
12 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

Vol. 3, No. 1 (2026), p.12-29 
 

Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), 
Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 
A Comparative Jurisprudence of Sale and Purchase (Bai’), Commerce 
(Tijarah), Contractual Options (Khiyar), and the Right of Pre-emption 

(Syuf’ah) 
 

Muhamad Afif Sholahudin 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Email: muhammadafif2@gmail.com 

 

Dedah Jubaedah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Email: dedahjubaedah@uinsgd.ac.id 
 

Iwan Setiawan 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Email: iwansetiawan@uinsgd.ac.id  

 
Article Info Abstract 

Received 
Revised 

Accepted 
Published 

 
Keywords: 

 
 
 

Kata kunci: 
 
 
 
 
 
 

: 4 January 2026 
: 5 January 2026 
: 9 January 2026 
: 10 January 2026 
 
Ba’i, Fiqh Muamalah, 
Islamic Commercial Law, 
Khiyār, Syuf‘ah, Tijārah.  
 
Ba’i, Fiqh Muamalah, 
Khiyār, Syuf‘ah, Tijārah 

Studies in fiqh muamalah often place tijārah (commerce), ba’i 
(sale), khiyār (contractual options), and syuf‘ah (pre-emption) 
into separate analytical spheres, leading to a fragmented 
understanding of the Islamic transactional system. This research 
aims to develop a holistic theoretical construction by 
comparatively examining the definitions, legal foundations, 
scopes, and functions of these four concepts. The methodology 
employed is normative legal research with a library-based 
approach, involving a critical analysis of primary sources—the 
Qur'an, Hadith, and classical fiqh texts—as well as secondary 
sources such as scientific journals and contemporary regulations. 
The findings indicate that tijārah serves as a philosophical 
framework emphasizing economic ethics and spirituality, while 
ba’i acts as a formal-legal instrument regulating the validity of 
exchange. Furthermore, khiyār functions as an internal 
protection mechanism for the contracting parties, and syuf‘ah 
serves as an external protection mechanism for joint ownership. 
The integration of these four concepts establishes an Islamic 
transactional system that is just, adaptive, and contextual, 
remaining relevant to modern practices such as e-commerce, 
private equity ownership, and Islamic financial institutional 
financing. This study underscores the necessity of an integrative 
approach in fiqh muamalah to strengthen the relevance of Islamic 
law within contemporary economic dynamics. 

https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index
mailto:muhammadafif2@gmail.com
mailto:dedahjubaedah@uinsgd.ac.id
mailto:iwansetiawan@uinsgd.ac.id


 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

13 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

 
Abstrak 
Kajian fiqh muamalah kerap menempatkan tijārah, ba’i, khiyār, 
dan syuf‘ah dalam ruang analisis yang terpisah, sehingga 
menimbulkan fragmentasi pemahaman terhadap sistem 
transaksi Islam. Penelitian ini bertujuan membangun konstruksi 
teoretis yang holistik dengan menelaah definisi, landasan 
hukum, ruang lingkup, dan fungsi dari keempat konsep 
tersebut secara komparatif. Metode yang digunakan adalah 
penelitian hukum normatif dengan pendekatan kepustakaan, 
melalui analisis kritis terhadap sumber primer (Al-Qur’an, hadis, 
kitab fiqh) serta sumber sekunder berupa jurnal ilmiah dan 
regulasi kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
tijārah merupakan kerangka filosofis yang menekankan etika 
dan spiritualitas ekonomi; ba’i menjadi instrumen legal-formal 
yang mengatur keabsahan pertukaran; khiyār berfungsi 
sebagai mekanisme proteksi internal bagi para pihak dalam 
akad; dan syuf‘ah hadir sebagai mekanisme proteksi eksternal 
dalam kepemilikan bersama. Integrasi keempat konsep ini 
melahirkan sistem transaksi Islam yang adil, adaptif, dan 
kontekstual, sekaligus relevan dalam merespons praktik 
modern seperti e-commerce, kepemilikan saham privat, dan 
pembiayaan lembaga keuangan syariah. Penelitian ini 
menegaskan perlunya pendekatan integratif dalam fiqh 
muamalah untuk memperkuat relevansi hukum Islam dalam 
dinamika ekonomi kontemporer. 

 
How to cite: Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan. “Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), 

Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan Harta (Syuf’ah)”, 
TIJARAH: Jurnal Ekonomi, Manajemen, dan Bisnis Syariah, Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29. https://litera-
academica.com/ojs/tijarah/index. 

Copyright: 2026, Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 
4.0) 

 

1. PENDAHULUAN 
Ekonomi syariah telah menunjukkan pertumbuhan eksponensial dalam dua 

dekade terakhir, mentransformasi dirinya dari sebuah ceruk pasar menjadi 
komponen signifikan dalam lanskap keuangan global. Aset keuangan syariah global 
diproyeksikan terus meningkat, didorong oleh permintaan yang kuat dari populasi 
Muslim dan minat yang tumbuh dari investor konvensional yang mencari instrumen 
investasi yang etis dan stabil.1 Fenomena ini bukan sekadar tren ekonomi, melainkan 
manifestasi dari kebangkitan kesadaran untuk mengimplementasikan prinsip-prinsip 
Islam dalam seluruh aspek kehidupan, terutama dalam aktivitas muamalah.2 
Perkembangan ini menuntut adanya pemahaman yang lebih dalam dan 
komprehensif terhadap kerangka hukum yang mendasarinya, jauh melampaui 
sekadar pemahaman produk-produk yang ditawarkan di permukaan. 

 
1 Ehsanullah Oria dkk., “EKONOMI ISLAM UNTUK KEADILAN SOSIAL DAN KESEJAHTERAAN, 

CUPLIKAN DARI SEJARAH HIDUP NABI MUHAMMAD SAW,” Jurnal Istiqro: Jurnal Hukum Islam, 
Ekonomi dan Bisnis 10, no. 2 (Juli 2024): 164–76, https://doi.org/10.30739/istiqro.v10i2.3077. 

2 Sandi Mulyadi dan Asep Suryanto, “KONTRIBUSI INSTRUMEN PERBANKAN SYARIAH 
TERHADAP PERTUMBUHAN EKONOMI INDONESIA TAHUN 2005-2021,” Jurnal Magister Ekonomi 
Syariah 1, no. 1 (2022): 17–29, https://doi.org/10.14421/jmes.2022.011-02. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

14 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

Pilar utama yang menopang seluruh bangunan ekonomi syariah adalah 
aktivitas perdagangan atau perniagaan, yang dalam terminologi fiqh dikenal sebagai 
tijārah. Konsep ini lebih dari sekadar aktivitas mencari keuntungan, karena Al-Qur'an 
mensyaratkan bahwa tijārah harus dilandasi oleh kerelaan timbal balik (‘an tarāḍin 
minkum), menjadikannya sebagai sebuah proses sosial-ekonomi yang berdimensi etis 
dan spiritual.3 Instrumen yuridis utama untuk melaksanakan tijārah adalah akad jual 
beli (al-ba'i), yang merupakan kontrak pertukaran harta atas dasar sukarela.4 
Fleksibilitas dan kekayaan varian akad ba'i dalam literatur fiqh klasik telah 
memungkinkan inovasi produk yang masif dalam industri keuangan syariah modern, 
meskipun adaptasi ini seringkali menimbulkan perdebatan akademis yang intens.5 

Namun, pesatnya pertumbuhan industri seringkali menyebabkan pergeseran 
fokus dari substansi ke bentuk, di mana kepatuhan syariah (sharia compliance) 
terkadang direduksi menjadi sekadar pemenuhan rukun dan syarat akad ba'i secara 
formalistik. Praktik ini berisiko mengabaikan jiwa dan tujuan luhur di balik 
pensyariatan transaksi (maqāṣid al-sharī'ah), seperti terwujudnya keadilan, 
penghapusan gharar (ketidakpastian), dan pencegahan eksploitasi.6 Ketika kerangka 
hukum Islam dipahami secara parsial, hanya sebagai seperangkat aturan yang kaku, 
ia kehilangan kemampuannya untuk merespons tantangan kontemporer secara 
dinamis dan adil. Akibatnya, muncul kritik bahwa sebagian praktik keuangan syariah 
saat ini hanyalah "rekayasa bentuk tanpa substansi" yang belum sepenuhnya 
mencerminkan etos tijārah yang sesungguhnya.7 Fenomena ini dikenal dalam literatur 
modern sebagai substance gap, yaitu ketimpangan antara bentuk formal akad dan 
substansi maqasid yang seharusnya melandasi transaksi. Praktik murābaḥah, 
misalnya, meskipun sah secara akad, kerap kali menyerupai praktik pinjaman 
konvensional, yang justru menjauh dari semangat profit and loss sharing yang 
menjadi ciri khas fiqh muamalah.8 

Untuk menjaga substansi kerelaan (riḍā) dan keadilan dalam transaksi, fiqh 
mu'āmalah telah menyediakan mekanisme perlindungan internal yang canggih, yaitu 
hak pilih atau khiyār. Konsep ini memberikan hak kepada salah satu atau kedua belah 
pihak yang berkontrak untuk melanjutkan atau membatalkan akad dalam periode 
tertentu atau jika ditemukan kondisi yang tidak sesuai dengan kesepakatan, seperti 
adanya cacat pada objek transaksi (khiyār al-‘aib).9 Khiyār berfungsi sebagai katup 

 
3 Muhammad Umer Chapra, Morality and Justice in Islamic Economics and Finance (Edward 

Elgar Publishing, 2014). 
4 A. Ibn Qudāmah, Al-Mughnī, vol. 6 (Dār ‘Ālam al-Kutub, 1997). h.88 
5 Ainun Nufus dkk., “Strategi Inovasi Produk Keuangan Syariah untuk Meningkatkan Inklusi 

Finansial,” SANTRI: Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam 2, no. 6 (2024): 104–16, 
https://doi.org/10.61132/santri.v2i6.1016. 

6 Jasser Auda, MAQASID AL-SHARIAH AS PHILOSOPHY OF ISLAMIC LAW (Landon, Washington: 
The International Institute of Islamic Thought, 2008).h.54 

7 Timur Kuran, “Islam and Economic Performance: Historical and Contemporary Links,” 
Journal of Economic Literature 56 (2018). 

8 Mohamed Hamour dkk., “Contemporary issues of form and substance: an Islamic law 
perspective,” ISRA International Journal of Islamic Finance 11, no. 1 (2019): 124–36, 
https://doi.org/10.1108/IJIF-01-2018-0006. 

9 Wahbah al-Zuhayli, Fiqh Islam Wa Adillatuhu (Jakarta: Gema Insani, 2007).h.512 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

15 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

pengaman yang memastikan bahwa kerelaan yang menjadi dasar tijārah benar-benar 
terwujud secara paripurna, bukan hanya persetujuan sesaat saat akad berlangsung.10 
Sayangnya, dalam diskursus modern, konsep fundamental ini sering kali 
terpinggirkan atau kurang mendapatkan perhatian yang sepadan dengan perannya 
dalam menjaga integritas kontrak. 

Relevansi khiyār menjadi semakin krusial di era digital, di mana transaksi jual 
beli lintas batas melalui platform e-commerce menjadi norma baru. Dalam konteks ini, 
pembeli seringkali dihadapkan pada tingkat gharar yang lebih tinggi karena tidak 
dapat memeriksa barang secara fisik sebelum melakukan pembayaran. Kebijakan 
pengembalian barang (return policy) yang diterapkan oleh banyak platform modern 
sejatinya merupakan manifestasi kontemporer dari prinsip khiyār, meskipun 
seringkali tidak disadari.11 Oleh karena itu, penelitian mendalam mengenai bagaimana 
kerangka khiyār dapat diadaptasi dan dilembagakan secara sistematis dalam hukum 
perdagangan elektronik menjadi sebuah keniscayaan untuk melindungi konsumen. 

Di luar mekanisme perlindungan internal dalam akad, fikih Islam juga 
menetapkan mekanisme perlindungan hak kepemilikan secara eksternal, khususnya 
dalam konteks kepemilikan bersama (syirkah al-milk). Salah satu mekanisme tersebut 
adalah hak syuf‘ah, yaitu hak istimewa yang dimiliki oleh rekan sekepemilikan untuk 
memprioritaskan pembelian bagian aset yang hendak dijual kepada pihak ketiga. 
Tujuan utama syuf‘ah adalah mencegah potensi ḍarar (kerugian) akibat masuknya 
pihak luar yang dapat mengganggu stabilitas relasi kepemilikan.12 Dalam konteks 
hukum modern, prinsip syuf‘ah memiliki relevansi besar, antara lain dalam 
pengelolaan kepemilikan bersama atas apartemen, saham dalam perusahaan 
tertutup, serta aset kolektif lainnya.13 

Permasalahan utama dalam studi hukum ekonomi syariah kontemporer 
adalah kecenderungan membahas konsep-konsep utama seperti tijārah, ba'i, khiyār, 
dan syuf‘ah secara terpisah dan sektoral. Tijārah sering dikaji dalam kerangka etika 
bisnis, ba’i dalam hukum kontrak murni, khiyār dalam pembahasan hak konsumen 
atau pembatalan akad, dan syuf‘ah dalam ranah hukum properti.14 Pendekatan parsial 
ini mengabaikan keterkaitan organik di antara keempat instrumen tersebut, yang 
sebenarnya membentuk sistem transaksi Islam yang terintegrasi dan protektif. 

 
10 Imran Ahsan Khan Nyazee, Islamic Law of Business Organization: Partnerships (Kuala Lumpur: 

The Other Press, 1997).h.201 
11 Elisa Siti Widyastuti, Tiya Rissa Kamila, dan Panji Adam Agus Putra, “Perlindungan Konsumen 

dalam Transaksi e-Commerce: suatu Perspektif Hukum Islam,” MILKIYAH: Jurnal Hukum Ekonomi 
Syariah 1, no. 2 (2022): 43–50, https://doi.org/10.46870/milkiyah.v1i2.161. 

12 Noer Sasongko, Mahruf Noor Hasyim, dan Dahlia Fernandez, “Analysis of Behavioral Factors 
that Cause Student Academic Fraud,” The Journal of Social Sciences Research 5, no. 3 (2019): 830–37. 

13 Helda Nusrida dan Rozalinda, “Identifikasi Hak Syuf’ah Terhadap Penambahan Modal Tanpa 
Hak Memesan Efek Terlebih Dahulu (PMTHMETD),” Tafaqquh : Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan 
Ahwal Syahsiyah 7, no. 2 (2022): 1–15, https://doi.org/10.70032/xrm35536. 

14 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (New York: Cambridge University Press, 2009). 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

16 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

Kekurangan pendekatan komparatif dan integratif ini turut menghambat konstruksi 
arsitektur hukum transaksi Islam yang lebih komprehensif dan kontekstual.15 

Fragmentasi pemahaman ini juga tecermin dalam konteks Indonesia melalui 
produk fatwa yang dikeluarkan oleh Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia 
(DSN-MUI). Sebagai otoritas utama dalam standardisasi produk syariah, DSN-MUI 
telah menerbitkan puluhan fatwa yang merupakan kontekstualisasi dari konsep-
konsep fiqh klasik. Berbagai varian akad ba'i telah difatwakan secara spesifik, seperti 
Murābaḥah (Dewan Syariah Nasional, 2000a), Salam (Dewan Syariah Nasional, 
2000b), dan Iṣṭiṣnā' (Dewan Syariah Nasional, 2000c), yang menjadi tulang punggung 
industri. Namun, mekanisme protektif seperti khiyār dan syuf’ah tidak mendapatkan 
porsi pembahasan sebagai entitas fatwa tersendiri. Prinsip khiyār hanya tersirat 
dalam klausul-klausul penjaminan kualitas pada akad pesanan, sementara spirit 
syuf’ah dapat ditemukan secara implisit dalam skema Musyārakah Mutanāqiṣah 
(Dewan Syariah Nasional, 2008). Kondisi ini memperkuat tesis bahwa telah terjadi 
pemisahan fungsional dalam diskursus modern, di mana instrumen akad utama (ba'i) 
dibahas secara eksplisit, sementara instrumen perlindungan hak yang menyertainya 
cenderung tersembunyi dan tidak dianalisis secara integratif. 

Oleh karena itu, penelitian ini menjadi penting untuk mengisi kekosongan 
tersebut. Tulisan ini berupaya untuk tidak hanya mendeskripsikan masing-masing 
konsep, tetapi juga menganalisis hubungan dialektis dan fungsional di antara 
keempatnya. Dengan melakukan analisis komparatif, penelitian ini bertujuan untuk 
merekonstruksi sebuah kerangka konseptual yang utuh, yang memperlihatkan 
bagaimana Islam mengatur aktivitas ekonomi mulai dari tataran filosofis (tijārah), 
berlanjut ke instrumen legal-formal (ba'i), kemudian diperkuat dengan mekanisme 
perlindungan internal (khiyār) dan eksternal (syuf’ah). Diharapkan, pemahaman yang 
integratif ini dapat memberikan landasan teoretis yang lebih kokoh bagi 
pengembangan praktik ekonomi syariah yang tidak hanya patuh secara formal, tetapi 
juga unggul secara substansial. 

Berdasarkan latar belakang masalah yang telah diuraikan, maka penelitian ini 
dirancang untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan fundamental berikut: 

1. Bagaimana perbedaan dan relasi konseptual antara tijārah sebagai etos 
perdagangan dan ba'i sebagai akad formal dalam membentuk kerangka 
transaksi syariah? 

2. Bagaimana khiyār berfungsi sebagai instrumen internal untuk memastikan 
validitas dan keadilan dalam akad ba'i, terutama dalam konteks transaksi 
modern yang sarat dengan gharar? 

3. Bagaimana syuf’ah berperan sebagai instrumen eksternal untuk melindungi 
hak kepemilikan bersama yang dapat timbul dari transaksi ba'i dan mencegah 
kemudaratan (ḍarar)? 

 
15 Herinawati dkk., “STRENGTHENING SHARIA ELEMENTS; SYUF’AH OR LANGGEH RIGHTS IN 

LAND BUYING AND SELLING TRANSACTIONS IN ACEH,” Proceeding of the 3rd Malikussaleh 
International Conference on Law, Legal Studies and Social Sciences (MICoLLS), 2023. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

17 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

4. Bagaimana integrasi konseptual antara tijārah, ba'i, khiyār, dan syuf’ah 
membentuk sebuah sistem transaksi yang holistik dan protektif dalam 
arsitektur fiqh mu'āmalah? 
 

2. METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif dengan pendekatan 
kualitatif berbasis studi kepustakaan. Sumber data mencakup bahan hukum primer 
(Al-Qur’an, hadis, dan kitab fiqh klasik), bahan hukum sekunder (buku, jurnal ilmiah, 
fatwa DSN-MUI, serta regulasi kontemporer), dan bahan hukum tersier (kamus serta 
ensiklopedia). Analisis dilakukan secara komparatif untuk menemukan kesamaan dan 
perbedaan konsep tijārah, ba’i, khiyār, dan syuf‘ah, serta secara dekonstruktif untuk 
merekonstruksi relasi fungsional dan relevansinya dalam konteks transaksi 
kontemporer. 

 

3. KAJIAN TEORETIS: DEKONSTRUKSI KONSEP DASAR 
Memahami arsitektur hukum transaksi dalam Islam memerlukan pembacaan 

mendalam atas elemen-elemen kuncinya, bukan secara terpisah, melainkan sebagai 
bagian dari satu sistem normatif yang saling berkelindan. Empat konsep sentral 
(tijārah, ba’i, khiyār, dan syuf‘ah) selama ini kerap diposisikan dalam ruang-ruang 
kajian yang terfragmentasi, padahal masing-masing memiliki peran fungsional yang 
saling melengkapi dalam membentuk ekosistem muamalah yang adil, adaptif, dan 
protektif. Oleh karena itu, sebelum memasuki ruang analisis komparatif, perlu 
dilakukan dekonstruksi terhadap bangunan teoretis dari keempat konsep tersebut, 
mencakup dimensi definisi, legitimasi hukum, ruang lingkup aplikatif, serta fungsi 
sosial dan yuridisnya. Dengan pendekatan ini, diharapkan akan terungkap relasi 
epistemologis dan integrasi sistemik antar konsep tersebut dalam kerangka hukum 
Islam yang dinamis dan kontekstual. 

 
3.1. Tijārah: Filosofi dan Ruang Lingkup Perdagangan dalam Islam 

Secara etimologis, tijārah berasal dari kata tajara yang berarti berdagang 
atau berniaga. Secara terminologis, tijārah didefinisikan sebagai aktivitas 
pertukaran harta dengan harta untuk tujuan mencari keuntungan (talab al-ribḥ) 
melalui cara-cara yang tidak dilarang oleh syariat.16 Konsep ini mendapatkan 
legitimasi langsung dari Al-Qur'an, di antaranya melalui firman Allah SWT dalam 
Surah An-Nisa ayat 29:  

نَكُمْ بِِلْبَاطِلِ اِلََّا انَْ تَكُوْنَ تَِِارةًَ عَ  يَ ُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُ وْا لََ تََْكُلُواْا امَْوَالَكُمْ بَ ي ْ نْ تَ راَضٍ مِ نْكُمْْۗ يٰآ  
“Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta sesamamu 
dengan cara yang batil (tidak benar), kecuali berupa perniagaan atas dasar suka 
sama suka di antara kamu.” (QS. An Nisa [4]: 29) 

Ayat ini menegaskan bahwa pilar utama tijārah bukanlah semata-mata 
keuntungan, melainkan kerelaan (riḍā) para pihak, yang mencerminkan dimensi 
etis yang mendalam. Landasan fundamental lainnya adalah pembedaan tegas 

 
16 Ibn ’Ābidīn, Radd al-Muḥtār ’alā al-Durr al-Mukhtār, vol. 4 (Dār al-Fikr, 1992).h.128 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

18 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

antara perdagangan yang halal (al-ba'i) dan riba yang diharamkan, sebagaimana 
dinyatakan dalam Surah Al-Baqarah ayat 275: 

ُ الْبَ يْعَ وَحَرَّمَ الر بِٓواْۗ   وَاَحَلَّ اللّٓ 
"...padahal Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba" (QS. Al 
Baqoroh [2]: 275) 

Pembedaan ini menempatkan tijārah sebagai antitesis dari praktik ekonomi 
eksploitatif .17 Oleh karena itu, tijārah lebih tepat dipahami sebagai sebuah payung 
konseptual atau etos yang mencakup seluruh aktivitas ekonomi produktif yang 
dijalankan di atas prinsip keadilan, transparansi, kejujuran, dan bebas dari unsur-
unsur terlarang seperti ribā, gharar (ketidakpastian yang berlebihan), dan maysir 
(spekulasi).18 Dengan demikian, ruang lingkup tijārah jauh lebih luas daripada 
sekadar akad jual beli; ia adalah spirit yang harus menjiwai seluruh transaksi 
muamalah. 

Tijārah dalam perspektif Islam bukan hanya kegiatan profit-oriented, 
melainkan juga ethics-oriented. Hal ini tercermin dalam tuntutan untuk 
menghindari praktik riba, penipuan (gharar), dan eksploitasi. Oleh karena itu, 
seorang pelaku bisnis Muslim idealnya menjunjung tinggi prinsip al-ma’rūf 
(kebaikan) dan menjauhi al-munkar (kemunkaran) dalam setiap transaksi. Lebih 
jauh lagi, tijārah dipandang sebagai sarana pembangunan spiritual (tazkiyat al-
nafs) karena melalui interaksi pasar, seseorang diuji keikhlasan dan integritasnya. 
Pandangan ini memperkuat argumentasi bahwa kegiatan ekonomi harus menjadi 
jalan menuju falāḥ (kebahagiaan dunia-akhirat), bukan sekadar akumulasi kapital. 
Dalam konteks ini, nilai-nilai seperti keberkahan (barakah) dan maslahah kolektif 
menjadi parameter penting keberhasilan ekonomi Islam.19 

 
3.2. Al-Ba'i: Instrumen Yuridis Pertukaran Harta 

Jika tijārah adalah spiritnya, maka al-ba'i (jual beli) adalah medium atau 
instrumen yuridis utamanya. Al-Ba'i secara bahasa berarti pertukaran (al-
mubādalah). Menurut istilah fuqahā', ia adalah pertukaran harta dengan harta 
(mubādalah māl bi māl) atas dasar saling rela dengan cara-cara yang dibenarkan.20 
Sebagai sebuah akad, keabsahan ba'i bergantung pada terpenuhinya rukun 
(arkān) dan syarat (syurūṭ). Mayoritas ulama (selain Hanafiyah) menetapkan rukun 
ba'i terdiri dari: (1) Para pihak yang berakad (‘āqidain), (2) Objek akad (ma'qūd 

 
17 M. N Siddiqi, Riba, Bank Interest and the Rationale of its Prohibition (Islamic Research and 

Training Institute (IRTI), 2004).h.45 
18 Kahf, M, “Islamic economics: Notes on definition and methodology,” Review of Islamic 

Economics 8 (1999): 23–47. 
19 Adibah Binti Abdul Rahim, “Understanding Islamic Ethics and Its Significance on the 

Character Building,” International Journal of Social Science and Humanity 3, no. 6 (2013): 508–13, 
https://doi.org/10.7763/IJSSH.2013.V3.293. 

20 Abu Bakr ibn Mas’ud Kasani, Badā’i’ al-Ṣanā’i’ fī Tartīb al-Syarā’i’, vol. 5 (Beirut: Dar al-Kutub 
al-’Ilmiyah, 1986).h.133 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

19 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

‘alaih) yang meliputi barang dan harga, serta (3) Ekspresi serah terima (ṣīgah), yaitu 
ījāb (penawaran) dan qabūl (penerimaan).21 

Kekayaan yurisprudensi Islam tercermin dari ragam klasifikasi akad bai’ 
yang digagas oleh para ulama untuk menjawab beragam kebutuhan transaksi 
ekonomi. Klasifikasi tersebut dapat dilihat dari segi objek (misalnya, bai’ 
al-muqāyaḍah atau pertukaran/barter), waktu penyerahan (misalnya, bai’ al-salām 
dan bai’ al-istishnā’ untuk transaksi pesanan), maupun mekanisme penetapan 
harga (misalnya, bai’ al-murābaḥah: jual beli dengan margin keuntungan).22 
Fleksibilitas ini menjadikan bai’ sebagai fondasi bagi inovasi produk perbankan 
syariah modern. Namun demikian, dalam setiap bentuknya, bai’ tetap harus 
berada dalam bingkai etika transaksi (tijārah) dan tunduk pada larangan-larangan 
syariat seperti riba, gharar, dan maisir.23 

 
3.3. Al-Khiyār: Opsi dan Hak Jaga Kualitas Akad 

Untuk memastikan bahwa prinsip kerelaan (riḍā) dalam tijārah dan ba'i 
terwujud secara substantif, syariat menyediakan sebuah mekanisme perlindungan 
internal yang disebut al-khiyār (hak pilih atau opsi). Khiyār secara harfiah berarti 
pilihan terbaik. Dalam terminologi fiqh, khiyār adalah hak yang dimiliki oleh salah 
satu atau kedua belah pihak yang berakad untuk memilih antara melanjutkan 
(melaksanakan) atau membatalkan (fasakh) akad.24 Tujuan utama disyariatkannya 
khiyār adalah untuk memberikan waktu berpikir, mencegah penyesalan, dan yang 
terpenting, menghilangkan unsur gharar dan keterpaksaan, sehingga kerelaan 
yang terbangun adalah kerelaan yang sempurna.25 

Menurut pandangan ulama Syafiiyyah, jenis-jenis khiyar terbagi menjadi 
dua, yaitu khiyar al-tashahi (khiyar yang mengakibatkan seorang pembeli 
memperlama melakukan transaksi berdasarkan dengan seleranya terhadap objek 
akad, baik disebabkan oleh tempat maupun oleh syarat) dan khiyar naqishah 
(khiyar yang melibatkan kecacatan atau pergantian). Khiyar 'aib juga termasuk 
dalam jenis khiyar ini. Selain itu, ulama Syafiiyyah berpendapat bahwa terdapat 16 
jenis khiyar yang didasarkan pada syara'. Sedangkan menurut ulama Hanabilah, 
jumlah jenis khiyar adalah 8 macam.26 

 
21 Muhammad Ibn A. Al-Khatib Al-Shirbini, Mughnī al-Muḥtāj ilā Ma’rifat Ma’ānī Alfāẓ al-Minhāj, 

vol. 2 (Beirut: Dār al-Kutub al-’Ilmiyyah, 1994). 
22 Zahratul Jannah dkk., “Akad Dalam Jual Beli : Akad Murabahah, Akad Salam, Akad Istishna,” 

Hidayah : Cendekia Pendidikan Islam dan Hukum Syariah 2, no. 2 (t.t.): 227–42, 
https://doi.org/10.61132/hidayah.v2i2.977. 

23 Muhamad Said dan Mohammad Ghozali, “Tinjauan Fiqh Muamalah Terhadap Penggunaan 
AkadAkad di dalam Lembaga Asuransi Syariah,” AL-AFKAR: Journal for Islamic Studies 8, no. 1 (2025), 
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i1.1240. 

24 Abdul Rahman Al-Jazīrī, Al-Fiqh ’alā al-Mażāhib al-Arba’ah, vol. 2 (Beirut: Dār al-Kutub al-
’Ilmiyyah, 2004).h.199 

25 Abdul Ghafar Ismail, “Khiyār (option) in Islamic law of contract,” Journal of Islamic Banking 
and Finance 1, no. 2 (2013): 1–10. 

26 Labib Nubahai, “Implementasi dan Eksistensi Khiyar (Studi Transaksi Jual Beli melalui 
Marketplace),” Tawazun: Journal of Sharia Economic Law 6, no. 1 (2023): 105–22, 
https://doi.org/10.21043/tawazun.v4i1. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

20 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

Dalam pengelompokan yang lebih umum, terdapat dua kategori khiyar, 
yaitu Khiyar yang bersumber dari syara' (hukum Islam), yang meliputi Khiyar majlis, 
Khiyar 'aib dan Khiyar ru'yah; Khiyar yang bersumber dari kesepakatan pihak yang 
terlibat dalam akad, yang meliputi Khiyar syart dan Khiyar Ta'yin. Dalam Kompilasi 
Hukum Ekonomi Syariah, terdapat beberapa jenis khiyar yang dijadikan acuan, 
yaitu khiyar majlis, khiyar syart, khiyar naqdi, khiyar 'aib, khiyar ru'yah, khiyar 
ghabn, dan khiyar taghrib (Mahkamah Agung Republik Indonesia, 2008). Namun, 
dalam konteks pembahasan ini, akan dibahas tiga jenis khiyar yang paling dikenal, 
yaitu khiyar majlis, khiyar syart, dan khiyar 'aib. 
A. Khiyar Majlis 

Khiyar majlis mengacu pada hak bagi pihak-pihak yang terlibat dalam 
akad untuk melanjutkan atau membatalkan akad selama mereka masih 
berada di tempat dan belum berpisah. Berpisah di sini mengacu pada situasi 
dan kondisi tertentu, atau sesuai dengan adat kebiasaan setempat. Setelah 
ijab qabul (penawaran dan penerimaan) dilakukan, kedua belah pihak 
diperbolehkan untuk menentukan hak khiyar sebelum mereka berpisah. 
Setelah pihak-pihak telah berpisah atau membuat pilihan, maka akad tersebut 
menjadi sah dan berlaku. Namun, menurut beberapa ulama, khiyar majlis 
hanya berlaku dalam akad-akad yang melibatkan pertukaran, seperti jual beli 
atau ijarah, dan tidak diterapkan dalam setiap jenis akad.27 

B. Khiyar Syart 
Khiyar Syart memiliki makna sebagai kondisi yang memungkinkan 

kedua belah pihak memiliki hak untuk melanjutkan atau membatalkan akad 
berdasarkan jangka waktu yang telah ditentukan.28 Kehalalan khiyar ini 
didasarkan pada sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Baihaqi, di mana 
Rasulullah SAW bersabda, “Kamu diperbolehkan melakukan khiyar pada setiap 
pembelian selama tiga hari tiga malam.” Selain itu, dasar dari khiyar syart juga 
didukung oleh riwayat Munqid dan Ibnu Umar. 

Terjadi perbedaan pendapat di antara ulama mengenai khiyar syart, 
yang terfokus pada batasan waktu yang ditentukan. Ulama dari mazhab 
Hanafiyyah, Syafiiyah, dan Hanabilah menyatakan bahwa khiyar tersebut tidak 
sah jika batasan waktu yang jelas tidak ditentukan (tidak berlaku selamanya). 
Menurut pandangan mereka, kedudukan akad akan menjadi fasid menurut 
ulama Hanafiyyah dan batal menurut ulama Syafiiyah dan Hanabilah. Oleh 
karena itu, ulama Hanafiyyah dan Syafiiyah menetapkan batasan waktu khiyar 
selama tiga hari. Argumen yang digunakan adalah berdasarkan hadits yang 
diriwayatkan oleh Munqid dan Ibnu Umar, serta keyakinan bahwa 
ketidakjelasan waktu akan menimbulkan ketidakpastian, sehingga pihak-
pihak yang terlibat tidak dapat menggunakan objek akad. Jika batasan waktu 
lebih dari tiga hari terlewati, maka menurut pandangan keduanya, akad akan 

 
27 Rahmat Syafe’i, Fiqih Muamalah, 10 ed. (Bandung: CV Pustaka Setia, 2001). 
28 S Sahrani dan R Abdullah, Fikih Muamalah (Depok: Ghalia Indonesia, 2011). 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

21 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

menjadi batal. Namun, jika batasan waktu khiyar diulang dan kurang dari tiga 
hari, menurut ulama Hanafiyyah, akad akan menjadi sah.29 

C. Khiyar ‘Aib 
Khiyar 'Aib dapat diartikan sebagai kondisi di mana kedua belah pihak 

memiliki hak untuk melanjutkan atau membatalkan perjanjian berdasarkan 
penemuan cacat atau kekurangan pada salah satu objek yang diperdagangkan 
yang tidak diketahui oleh pemiliknya saat perjanjian dilakukan.30 Jika terdapat 
cacat pada salah satu objek atau bahkan keduanya, baik pada mutsman 
(barang yang dijual) maupun tsaman (harga), baik itu karena nilai yang kurang 
atau tidak sesuai dengan yang diharapkan, baik dari segi kualitas maupun 
kuantitas, ini menjadi alasan adanya khiyar 'Aib yang memungkinkan untuk 
meminta penggantian barang atau penggantian barang dan uang.31 

Kebolehan khiyar ini didasarkan pada hadis yang diriwayatkan oleh 
Ibnu Majah, di mana Rasulullah SAW bersabda, "Seorang Muslim adalah 
saudara bagi Muslim yang lainnya. Tidaklah halal bagi seorang Muslim untuk 
menjual barang kepada saudaranya yang memiliki cacat, kecuali jika ia 
menjelaskannya terlebih dahulu" (HR. Ibnu Majah Nomor 2247). 

 
3.4. Asy-Syuf'ah: Hak Prerogatif dalam Kepemilikan Bersama 

Berbeda dengan khiyār yang merupakan mekanisme internal dalam suatu 
akad, asy-syuf’ah berfungsi sebagai mekanisme eksternal yang bersifat preventif, 
khususnya dalam konteks kepemilikan bersama (syirkah al-mīlk). Secara bahasa, 
syuf’ah (شفعة) berarti “penggabungan” atau “penyatuan” (adh-dhamm), yakni 
menyatukan kepemilikan yang sebelumnya terpisah menjadi satu kesatuan 
(gabungan).32 Secara istilah syariah, asy syuf’ah adalah hak prioritas yang melekat 
pada mitra lama (syarīk qadīm) untuk mengambil alih bagian kepemilikan mitra lain 
yang hendak menjual kepada pihak ketiga, dengan memberikan ganti rugi (harga) 
yang sama, dalam kondisi dan cara pembayaran yang sama seperti yang 
ditawarkan penerima baru tersebut.33 

Dalil yang mendasari pensyariatan syuf’ah antara lain hadits dari Jabir bin 
‘Abdillah bahwa Rasulullah SAW “menetapkan syuf’ah pada segala harta yang 
belum dibagi; apabila batas telah ditentukan dan jalan telah diatur, maka tidak ada 
syuf’ah” (HR. Bukhārī), serta hadits tentang dasarnya hak mitra dalam 
perserikatan yang belum dibagi.34 Filsafat pensyariatan syuf’ah berkaitan dengan 
upaya mencegah kemudaratan (daf‘u al-ḍarar) dalam kepemilikan bersama. Ketika 
seorang mitra yang belum dikenal atau tidak disukai masuk ke dalam kepemilikan 

 
29 Wahbah al-Zuhayli, Fiqh Islam Wa Adillatuhu. 
30 Sahrani dan Abdullah, Fikih Muamalah. 
31 Abdul Rahman Ghazaly, Fiqih Muamalah (Prenada Media Group, 2018). 
32 Matan Taqrib: Syuf’ah (Akuisisi Barang), 2025, https://rumaysho.com/36522-matan-taqrib-

syufah-akuisisi-barang.html. 
33 Faridatul Fitriyah, “Hak Syuf’ah dalam Akad Musyarakah Mutanaqishah,” At-Tahdzib: Jurnal 

Studi Islam Dan Muamalah 7, no. 2 (2019): 157–78. 
34 AL-KAFI LI AL-FATAWI SIRI KE-438: HARTA SYUF’AH, oktober 2025, 

https://www.muftiwp.gov.my/ms/artikel/al-kafi-li-al-fatawi/1864-al-kafi-li-al-fatawi-siri-ke-438-harta-
syuf-ah. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

22 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

bersama, potensi konflik atau gangguan terhadap pengelolaan dan manfaat aset 
bisa muncul. Syuf’ah memberikan hak veto bagi mitra lama agar stabilitas dan 
integritas kepemilikan bersama tetap terjaga.35 

Para ulama mayoritas berpendapat bahwa hak syuf’ah berlaku pada aset 
tidak bergerak (seperti tanah atau bangunan) yang belum dibagi, karena aset 
tersebut cenderung paling rawan memunculkan kemudaratan jika berpindah 
tangan tanpa koordinasi.36 Namun, terdapat sebagian pendapat yang memperluas 
cakupan syuf’ah hingga ke benda bergerak, jika kemudaratan atau gangguan nyata 
bisa terjadi pada benda tersebut. 

Dalam konteks modern, prinsip syuf’ah relevan untuk dianalisis dalam 
struktur kepemilikan kolektif seperti perusahaan tertutup, apartemen, dan skema 
kepemilikan saham bersama. Misalnya dalam pembiayaan musyarakah 
mutanaqishah, mitra lama memiliki hak syuf’ah atas porsi mitra lain yang hendak 
menjual bagiannya pada pihak eksternal, dengan kewajiban membayar ganti rugi 
sesuai harga yang telah ditawarkan pihak ketiga tersebut.37 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 
Analisis komparatif terhadap keempat konsep (tijārah, ba’i, khiyār, dan 

syuf‘ah) merupakan upaya untuk mengidentifikasi distingsi konseptual sekaligus 
menyingkap keterkaitan fungsional yang membentuk struktur normatif hukum 
transaksi Islam. Dengan pendekatan ini, dimungkinkan terbentuknya konstruksi 
pemahaman yang bersifat holistik dan terintegrasi, sehingga keempat konsep 
tersebut tidak lagi dipahami secara sektoral, melainkan sebagai satu sistem hukum 
yang koheren dan saling menopang. 

 
4.1. Dimensi Perbedaan: Lingkup, Objek, dan Waktu 

Untuk memetakan perbedaan secara sistematis, keempat konsep dapat 
dianalisis melalui beberapa dimensi kunci: sifat, lingkup, objek, waktu pemberlakuan, 
dan tujuan utama. Perbedaan-perbedaan ini menunjukkan bahwa setiap konsep 
memiliki fungsi yang spesifik dan unik dalam arsitektur transaksi Islam. Pemetaan ini 
disajikan dalam tabel berikut. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
35 Syuf’ah dan hukumnya (bag. 1), Oktober 2025, https://yufidia.com/syufah-dan-hukumnya-

bag-1/. 
36 Fakhri Nur Zaki, Jahada Mangka, dan Sirajuddin, “Hak Syuf’ah Menurut Fikih Muamalah dan 

Serapannya Dalam Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah,” AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
2, no. 1 (2023): 94–112, https://doi.org/10.36701/qiblah.v2i1.836. 

37 Faridatul Fitriyah, “Hak Syuf’ah dalam Akad Musyarakah Mutanaqishah.” 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

23 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

Tabel 1. Matriks Perbandingan Konsep Tijārah, Ba'i, Khiyār, dan Syuf'ah 
 

Dimensi Tijārah Al-Ba'i Al-Khiyār Asy-Syuf'ah 

Sifat Filosofis-Etis Yuridis-
Formal 

Yuridis-Opsional Yuridis-
Preventif 

Lingkup Makro 
(Payung 
Konseptual) 

Mikro 
(Instrumen 
Transaksi) 

Mikro (Melekat 
pada Akad) 

Mikro (Terkait 
Hak 
Kepemilikan) 

Objek Aktivitas 
Ekonomi 
Produktif 

Pertukaran 
Harta 
(Barang & 
Jasa) 

Hak Memilih 
(Lanjut/Batal 
Akad) 

Hak Beli 
Prioritas (atas 
Aset Bersama) 

Waktu 
Pemberlakuan 

Menyeluruh 
(Sebelum, 
Selama, 
Sesudah 
Transaksi) 

Titik Tertentu 
(Saat Ījāb & 
Qabūl terjadi) 

Terbatas 
(Selama di 
Majelis/Masa 
Syarat/Setelah 
Cacat 
Diketahui) 

Terbatas (Saat 
Mitra Menjual 
Bagiannya ke 
Pihak Ketiga) 

Tujuan Utama Mencari 
Keuntungan 
Halal & Faḍl 
Allah 

Pemindahan 
Hak Milik 
(Naql al-
Milkiyyah) 

Menjamin 
Kerelaan (Riḍā) 
& Menghindari 
Penyesalan 

Mencegah 
Kemudaratan 
(Daf'u al-Ḍarar) 
dari Mitra Baru 

 
Analisis lebih lanjut dari matriks di atas menunjukkan adanya dua dikotomi 

utama. Dikotomi pertama adalah antara Tijārah dan Ba'i, yang membedakan antara 
spirit dan jasad dari sebuah transaksi. Tijārah adalah sebuah konsep makro yang 
berdimensi etis, ia adalah "mengapa" dan "bagaimana seharusnya" sebuah 
perniagaan dijalankan. Prinsipnya, seperti keadilan dan anti-gharar, harus sudah 
terinternalisasi sebelum seorang pedagang melakukan transaksi. Sebaliknya, Ba'i 
adalah konsep mikro yang bersifat yuridis-formal; ia adalah "apa" dan "kapan" 
sebuah transaksi dianggap sah secara hukum.38 Ba'i adalah eksekusi teknis dari spirit 
tijārah. Tanpa spirit tijārah, sebuah akad ba'i bisa jadi sah secara formal, namun 
kosong dari substansi dan keberkahan. 

Dikotomi kedua adalah antara Khiyār dan Syuf'ah, yang membedakan antara 
mekanisme perlindungan internal dan eksternal. Khiyār adalah hak yang lahir dari 
dalam dan melekat pada akad ba'i itu sendiri. Ia berfungsi sebagai "tombol jeda" atau 
"pintu darurat" yang bisa digunakan oleh para pihak yang berkontrak untuk 
memastikan keputusan mereka final dan bebas dari penyesalan.39 Sebaliknya, Syuf'ah 
adalah hak yang lahir dari luar akad ba'i antara seorang mitra dengan pihak ketiga. Ia 
tidak melindungi pembeli atau penjual dalam transaksi tersebut, melainkan 
melindungi kepentingan mitra lain yang tidak terlibat dalam akad. Khiyār berfokus 

 
38 M. A. El-Gamal, Islamic Finance: Law, Economics, and Practice (Cambridge University Press, 

2006).h.45 
39 Imran Ahsan Khan Nyazee, Islamic Law of Business Organization: Partnerships.h.201 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

24 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

pada kualitas kerelaan (riḍā) dalam akad, sementara Syuf'ah berfokus pada 
pencegahan kemudaratan (ḍarar) dalam sebuah entitas kepemilikan. Keduanya 
adalah instrumen protektif, namun dengan domain, subjek, dan tujuan yang sama 
sekali berbeda. 

 
4.2. Dimensi Hubungan: Integrasi Sistemik dalam Muamalah 

Jika analisis sebelumnya membedah perbedaan fungsional, maka analisis 
berikut bertujuan untuk menyatukannya kembali (sintesis) guna memperlihatkan 
adanya hubungan kausalitas dan integrasi sistemik. Keempat konsep ini bukanlah 
entitas yang terisolasi, melainkan komponen-komponen yang bekerja secara 
harmonis dalam sebuah alur proses transaksi yang utuh. Hubungan ini dapat 
divisualisasikan sebagai sebuah alur yang bergerak dari level makro-filosofis menuju 
level mikro-operasional dan protektif. 

Alur integrasi ini dimulai dari Tijārah sebagai Landasan Normatif. Spirit tijārah, 
yang berintikan pada pencarian keuntungan yang adil dan didasari kerelaan (‘an 
tarāḍin minkum), menciptakan kebutuhan akan sebuah instrumen legal untuk 
merealisasikannya. Kebutuhan ini dijawab oleh Ba'i sebagai Instrumen Eksekusi. Akad 
ba'i menjadi wahana formal untuk memindahkan hak milik secara sah dan mengikat, 
menerjemahkan prinsip-prinsip abstrak tijārah ke dalam sebuah perbuatan hukum 
yang konkret.40 Relasi keduanya bersifat hierarkis dan substansial: ba'i adalah 
manifestasi yuridis dari tijārah, dan keabsahan substansial sebuah akad ba'i diukur 
dari sejauh mana ia merefleksikan prinsip-prinsip tijārah. 

Selanjutnya, untuk memastikan bahwa prinsip inti tijārah -- yaitu kerelaan 
(riḍā) -- tidak hanya menjadi slogan, sistem ini mengintegrasikan Khiyār sebagai 
Mekanisme Validasi Internal ke dalam proses akad ba'i. Khiyār tidak berdiri sendiri, 
melainkan melekat dan menjadi bagian dari dinamika akad ba'i. Ia berfungsi sebagai 
"penjaga kualitas" kerelaan. Dengan adanya khiyār, persetujuan (qabūl) yang 
diberikan dalam akad ba'i tidak bersifat final secara absolut, melainkan dapat ditinjau 
kembali, sehingga memastikan bahwa kerelaan tersebut benar-benar murni, 
terinformasi, dan bebas dari penyesalan.41 Hubungan antara ba'i dan khiyār adalah 
hubungan antara kontrak utama dengan klausul pelindungnya. 

Pada akhirnya, sistem ini juga mempertimbangkan dampak eksternal dari 
sebuah transaksi. Ketika objek dari akad ba'i adalah aset yang dimiliki bersama, 
transaksi tersebut secara otomatis mengaktivasi Syuf'ah sebagai Mekanisme 
Proteksi Eksternal. Hak syuf’ah lahir sebagai konsekuensi hukum dari 
dilaksanakannya akad ba'i oleh salah seorang mitra kepada pihak ketiga. Fungsinya 
adalah untuk mengelola eksternalitas negatif yang mungkin timbul, yaitu masuknya 
mitra baru yang berpotensi menimbulkan ḍarar. Dengan demikian, syuf'ah 
menghubungkan sebuah akad ba'i yang bersifat privat dengan kepentingan komunal 
(dalam lingkup kepemilikan bersama).42 Alur ini menunjukkan sebuah arsitektur 
hukum yang canggih: etos tijārah dieksekusi melalui ba'i, kualitas internalnya dijamin 

 
40 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law. 
41 Abdul Ghafar Ismail, “Khiyār (option) in Islamic law of contract.” 
42 S. E Rayner, The Theory of Contracts in Islamic Law: A Comparative Analysis with Particular 

Reference to the Modern Legislation in Kuwait, Bahrain, and the U.A.E (Graham & Trotman, 1991). 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

25 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

oleh khiyār, dan dampak eksternalnya dimitigasi oleh syuf'ah, membentuk sebuah 
siklus transaksi yang tertutup, adil, dan protektif. 

 
4.3. Implikasi terhadap Transaksi Kontemporer 

Analisis integratif terhadap keempat konsep ini tidak hanya bernilai teoretis, 
tetapi juga memiliki implikasi praktis yang signifikan bagi praktik muamalah di era 
modern. Kontekstualisasi ini penting untuk menunjukkan bahwa kerangka fiqh klasik 
memiliki relevansi dan daya adaptasi yang tinggi terhadap tantangan transaksi 
kontemporer, mulai dari e-commerce hingga struktur kepemilikan aset yang 
kompleks. 

Pertama, relevansi khiyār dalam e-commerce dan perlindungan konsumen. 
Transaksi jual beli daring secara inheren mengandung gharar (ketidakpastian) yang 
lebih tinggi dibandingkan transaksi konvensional, karena pembeli tidak dapat 
memeriksa barang secara fisik (khiyār al-ru'yah) sebelum akad terjadi. Di sinilah 
prinsip khiyār al-'aib (opsi karena cacat) dan khiyār al-waṣf (opsi karena 
ketidaksesuaian deskripsi) menjadi sangat vital. Kebijakan pengembalian barang 
(return and refund policy) yang kini menjadi standar industri pada platform 
marketplace global sejatinya adalah manifestasi modern dari prinsip khiyār.43 
Pemahaman ini seharusnya mendorong regulator dan pelaku usaha untuk 
merancang klausul perlindungan konsumen yang tidak hanya sejalan dengan hukum 
positif, tetapi juga berlandaskan pada prinsip khiyār yang memberikan hak 
pembatalan atau kompensasi yang adil dan mudah diakses, sehingga prinsip 'an 
tarāḍin minkum benar-benar terjaga dalam ekonomi digital.44 

Kedua, relevansi syuf'ah dalam kepemilikan aset modern. Globalisasi dan 
inovasi finansial telah melahirkan bentuk-bentuk kepemilikan bersama yang jauh 
lebih kompleks daripada sekadar kepemilikan tanah di masa lalu. Prinsip syuf’ah yang 
bertujuan mencegah ḍarar dapat dikontekstualisasikan dalam berbagai skema. 
Misalnya, dalam joint venture atau perseroan terbatas (PT) tertutup, syuf'ah bisa 
menjadi dasar hukum bagi klausul Right of First Refusal (ROFR) dalam anggaran dasar 
perusahaan, yang memberikan hak prioritas kepada pemegang saham lama untuk 
membeli saham yang hendak dijual sebelum ditawarkan kepada investor eksternal.45 
Demikian pula dalam kepemilikan unit apartemen atau strata title, prinsip ini relevan 
untuk menjaga keharmonisan komunitas penghuni. Dengan demikian, syuf’ah 
menawarkan kerangka hukum yang adil untuk menyeimbangkan hak individu untuk 
menjual propertinya dengan hak kolektif para mitra untuk melindungi kepentingan 
bersama mereka.46 

Ketiga, revitalisasi spirit tijārah dalam praktik ba'i di lembaga keuangan 
syariah. Pemahaman yang integratif mengingatkan bahwa akad-akad berbasis ba'i 

 
43 Mohd Ma’Sum Billah, Islamic Financial Products: Principles, Instruments and Structures 

(Cham: Palgrave Macmillan, t.t.). 
44 Abdul Aziz Nursidik dan Ahmad Fathul Putra, “Functional Relationship Between Khiyar and 

Consumer Protection in Islamic E-commerce,” Al-Iqtishad: Jurnal Ilmu Ekonomi Syariah 15, no. 2 (2023). 
45 Imran Ahsan Khan Nyazee, Islamic Law of Business Organization: Partnerships.h.250 
46 Al-Zwaini, The Right of Pre-emption (Shuf‘a) in Islamic Law and its Application in Modern 

Property Regimes (2015). 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

26 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

(seperti murābaḥah) di lembaga keuangan syariah (LKS) tidak boleh terlepas dari 
spirit tijārah. Ini berarti transaksi tidak boleh direduksi menjadi sekadar ḥīlah 
(rekayasa hukum) untuk melegitimasi pembiayaan berbasis bunga. Sebaliknya, LKS 
harus memastikan bahwa setiap transaksi ba'i yang dilakukan benar-benar 
melibatkan aktivitas perdagangan riil, transfer risiko yang seimbang, dan transparansi 
penuh mengenai harga dan margin, sebagaimana yang diamanahkan oleh etos 
tijārah.47 Dengan menempatkan tijārah sebagai payung filosofis, maka inovasi produk 
ba'i di masa depan akan lebih diarahkan pada pembiayaan sektor riil yang produktif, 
bukan sekadar komoditisasi akad untuk tujuan finansialisasi semata.48 

 

5. KESIMPULAN 
Berdasarkan analisis komparatif dan sintesis yang telah dilakukan, penelitian 

ini menghasilkan beberapa simpulan fundamental. Pertama, tijārah, ba'i, khiyār, dan 
syuf’ah bukanlah konsep-konsep hukum yang berdiri sendiri, melainkan merupakan 
komponen-komponen dari sebuah arsitektur transaksi yang tunggal, holistik, dan 
saling terintegrasi dalam fiqh mu'āmalah. Terdapat hubungan hierarkis dan fungsional 
yang jelas di antara keempatnya, yang bergerak dari tataran filosofis-etis hingga ke 
level operasional-protektif. 

Kedua, relasi antara tijārah dan ba'i adalah hubungan antara spirit dan raga. 
Tijārah berfungsi sebagai payung etis dan landasan normatif yang menjiwai seluruh 
aktivitas perdagangan, menekankan pada prinsip kerelaan (riḍā) dan keadilan. 
Sementara itu, ba'i adalah instrumen yuridis-formal yang menjadi medium utama 
untuk mengeksekusi spirit tijārah tersebut dalam sebuah transaksi yang sah dan 
mengikat. Ketiga, untuk menjamin kualitas kerelaan dalam akad ba'i, sistem ini 
dilengkapi dengan khiyār sebagai mekanisme perlindungan internal yang melekat 
pada akad. Khiyār berfungsi sebagai katup pengaman untuk memitigasi gharar, 
memastikan transparansi, dan memberikan ruang bagi para pihak untuk mencapai 
kerelaan yang paripurna. 

Keempat, arsitektur ini juga mengantisipasi dampak eksternal dari sebuah 
transaksi ba'i melalui syuf’ah sebagai mekanisme perlindungan eksternal. Ketika 
objek transaksi adalah aset milik bersama, syuf’ah aktif untuk melindungi 
kepentingan mitra lama dari potensi kemudaratan (ḍarar) yang mungkin ditimbulkan 
oleh masuknya mitra baru. Dengan demikian, alur integrasi sistemik ini menegaskan 
bahwa hukum ekonomi Islam tidak hanya fokus pada legalitas formal sebuah akad, 
tetapi juga secara komprehensif memperhatikan landasan filosofis, validitas internal, 
serta dampak eksternal dari sebuah transaksi untuk mewujudkan keadilan dan 
kemaslahatan. 

 

 
47 Muhammad Umer Chapra, Morality and Justice in Islamic Economics and Finance; M. H. 

Kamali, “Shari’ah Law: An Introduction,” Oneworld Publications, 2008. 
48 Nanang Sobarna dan Ahmad Hasan Ridwan, “Makna Tijarah Dalam Tafsir Ayat Dan Hadits 

Ekonomi Serta Penerapannya Dalam Praktik Bisnis Islam,” Eco-Iqtishodi: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan 
Keuangan Syariah 5, no. 2 (2024), https://doi.org/10.32670/ecoiqtishodi.v5i2.4106. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

27 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

DAFTAR PUSTAKA 
A. Ibn Qudāmah. Al-Mughnī. Vol. 6. Dār ‘Ālam al-Kutub, 1997. 
Abdul Aziz Nursidik dan Ahmad Fathul Putra. “Functional Relationship Between 

Khiyar and Consumer Protection in Islamic E-commerce.” Al-Iqtishad: Jurnal 
Ilmu Ekonomi Syariah 15, no. 2 (2023). 

Abdul Ghafar Ismail. “Khiyār (option) in Islamic law of contract.” Journal of Islamic 
Banking and Finance 1, no. 2 (2013): 1–10. 

Abdul Rahman Al-Jazīrī. Al-Fiqh ’alā al-Mażāhib al-Arba’ah. Vol. 2. Beirut: Dār al-Kutub 
al-’Ilmiyyah, 2004. 

Abdul Rahman Ghazaly. Fiqih Muamalah. Prenada Media Group, 2018. 
Abu Bakr ibn Mas’ud Kasani. Badā’i’ al-Ṣanā’i’ fī Tartīb al-Syarā’i’. Vol. 5. Beirut: Dar al-

Kutub al-’Ilmiyah, 1986. 
Adibah Binti Abdul Rahim. “Understanding Islamic Ethics and Its Significance on the 

Character Building.” International Journal of Social Science and Humanity 3, no. 
6 (2013): 508–13. https://doi.org/10.7763/IJSSH.2013.V3.293. 

Ainun Nufus, Natasya, Mas Munfasiroh, dan Rasidah Novita Sari. “Strategi Inovasi 
Produk Keuangan Syariah untuk Meningkatkan Inklusi Finansial.” SANTRI: 
Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam 2, no. 6 (2024): 104–16. 
https://doi.org/10.61132/santri.v2i6.1016. 

AL-KAFI LI AL-FATAWI SIRI KE-438: HARTA SYUF’AH. oktober 2025. 
https://www.muftiwp.gov.my/ms/artikel/al-kafi-li-al-fatawi/1864-al-kafi-li-al-
fatawi-siri-ke-438-harta-syuf-ah. 

Al-Zwaini. The Right of Pre-emption (Shuf‘a) in Islamic Law and its Application in 
Modern Property Regimes. 2015. 

El-Gamal, M. A. Islamic Finance: Law, Economics, and Practice. Cambridge University 
Press, 2006. 

Elisa Siti Widyastuti, Tiya Rissa Kamila, dan Panji Adam Agus Putra. “Perlindungan 
Konsumen dalam Transaksi e-Commerce: suatu Perspektif Hukum Islam.” 
MILKIYAH: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 1, no. 2 (2022): 43–50. 
https://doi.org/10.46870/milkiyah.v1i2.161. 

Fakhri Nur Zaki, Jahada Mangka, dan Sirajuddin. “Hak Syuf’ah Menurut Fikih 
Muamalah dan Serapannya Dalam Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah.” AL-
QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 2, no. 1 (2023): 94–112. 
https://doi.org/10.36701/qiblah.v2i1.836. 

Faridatul Fitriyah. “Hak Syuf’ah dalam Akad Musyarakah Mutanaqishah.” At-Tahdzib: 
Jurnal Studi Islam Dan Muamalah 7, no. 2 (2019): 157–78. 

Helda Nusrida dan Rozalinda. “Identifikasi Hak Syuf’ah Terhadap Penambahan Modal 
Tanpa Hak Memesan Efek Terlebih Dahulu (PMTHMETD).” Tafaqquh : Jurnal 
Hukum Ekonomi Syariah dan Ahwal Syahsiyah 7, no. 2 (2022): 1–15. 
https://doi.org/10.70032/xrm35536. 

Herinawati, Yulia, Fauzah Nur Aksa, Ummi Kalsum, dan Joelman Subaidi. 
“STRENGTHENING SHARIA ELEMENTS; SYUF’AH OR LANGGEH RIGHTS IN 
LAND BUYING AND SELLING TRANSACTIONS IN ACEH.” Proceeding of the 3rd 
Malikussaleh International Conference on Law, Legal Studies and Social Sciences 
(MICoLLS), 2023. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

28 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

Ibn ’Ābidīn. Radd al-Muḥtār ’alā al-Durr al-Mukhtār. Vol. 4. Dār al-Fikr, 1992. 
Imran Ahsan Khan Nyazee. Islamic Law of Business Organization: Partnerships. Kuala 

Lumpur: The Other Press, 1997. 
Jasser Auda. MAQASID AL-SHARIAH AS PHILOSOPHY OF ISLAMIC LAW. Landon, 

Washington: The International Institute of Islamic Thought, 2008. 
Kahf, M. “Islamic economics: Notes on definition and methodology.” Review of 

Islamic Economics 8 (1999): 23–47. 
Kamali, M. H. “Shari’ah Law: An Introduction.” Oneworld Publications, 2008. 
Labib Nubahai. “Implementasi dan Eksistensi Khiyar (Studi Transaksi Jual Beli melalui 

Marketplace).” Tawazun: Journal of Sharia Economic Law 6, no. 1 (2023): 105–
22. https://doi.org/10.21043/tawazun.v4i1. 

Matan Taqrib: Syuf’ah (Akuisisi Barang). 2025. https://rumaysho.com/36522-matan-
taqrib-syufah-akuisisi-barang.html. 

Mohamed Hamour, Mohammad Hassan Shakil, Ishaq Mustapha Akinlaso, dan 
Mashiyat Tasnia. “Contemporary issues of form and substance: an Islamic law 
perspective.” ISRA International Journal of Islamic Finance 11, no. 1 (2019): 124–
36. https://doi.org/10.1108/IJIF-01-2018-0006. 

Mohd Ma’Sum Billah. Islamic Financial Products: Principles, Instruments and Structures. 
Cham: Palgrave Macmillan, t.t. 

Muhamad Said dan Mohammad Ghozali. “Tinjauan Fiqh Muamalah Terhadap 
Penggunaan AkadAkad di dalam Lembaga Asuransi Syariah.” AL-AFKAR: 
Journal for Islamic Studies 8, no. 1 (2025). 
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i1.1240. 

Muhammad Ibn A. Al-Khatib Al-Shirbini. Mughnī al-Muḥtāj ilā Ma’rifat Ma’ānī Alfāẓ al-
Minhāj. Vol. 2. Beirut: Dār al-Kutub al-’Ilmiyyah, 1994. 

Muhammad Umer Chapra. Morality and Justice in Islamic Economics and Finance. 
Edward Elgar Publishing, 2014. 

Nanang Sobarna dan Ahmad Hasan Ridwan. “Makna Tijarah Dalam Tafsir Ayat Dan 
Hadits Ekonomi Serta Penerapannya Dalam Praktik Bisnis Islam.” Eco-
Iqtishodi: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Keuangan Syariah 5, no. 2 (2024). 
https://doi.org/10.32670/ecoiqtishodi.v5i2.4106. 

Noer Sasongko, Mahruf Noor Hasyim, dan Dahlia Fernandez. “Analysis of Behavioral 
Factors that Cause Student Academic Fraud.” The Journal of Social Sciences 
Research 5, no. 3 (2019): 830–37. 

Oria, Ehsanullah, Hafizullah Oria, Hari Susanta, dan Andi Wijayanto. “EKONOMI 
ISLAM UNTUK KEADILAN SOSIAL DAN KESEJAHTERAAN, CUPLIKAN DARI 
SEJARAH HIDUP NABI MUHAMMAD SAW.” Jurnal Istiqro: Jurnal Hukum Islam, 
Ekonomi dan Bisnis 10, no. 2 (Juli 2024): 164–76. 
https://doi.org/10.30739/istiqro.v10i2.3077. 

Rahmat Syafe’i. Fiqih Muamalah. 10 ed. Bandung: CV Pustaka Setia, 2001. 
Rayner, S. E. The Theory of Contracts in Islamic Law: A Comparative Analysis with 

Particular Reference to the Modern Legislation in Kuwait, Bahrain, and the U.A.E. 
Graham & Trotman, 1991. 

Sahrani, S, dan R Abdullah. Fikih Muamalah. Depok: Ghalia Indonesia, 2011. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 12-29 
https://litera-academica.com/ojs/tijarah/index 

 

29 | Muhamad Afif Sholahudin, Dedah Jubaedah, Iwan Setiawan  
Perbandingan Fiqih Jual Beli (Bai’), Perdagangan (Tijarah), Pilihan (Khiyar), dan Pengambilalihan Hak Pengelolaan 

Harta (Syuf’ah) 

Sandi Mulyadi dan Asep Suryanto. “KONTRIBUSI INSTRUMEN PERBANKAN SYARIAH 
TERHADAP PERTUMBUHAN EKONOMI INDONESIA TAHUN 2005-2021.” Jurnal 
Magister Ekonomi Syariah 1, no. 1 (2022): 17–29. 
https://doi.org/10.14421/jmes.2022.011-02. 

Siddiqi, M. N. Riba, Bank Interest and the Rationale of its Prohibition. Islamic Research 
and Training Institute (IRTI), 2004. 

Syuf’ah dan hukumnya (bag. 1). Oktober 2025. https://yufidia.com/syufah-dan-
hukumnya-bag-1/. 

Timur Kuran. “Islam and Economic Performance: Historical and Contemporary Links.” 
Journal of Economic Literature 56 (2018). 

Wael B. Hallaq. An Introduction to Islamic Law. New York: Cambridge University Press, 
2009. 

Wahbah al-Zuhayli. Fiqh Islam Wa Adillatuhu. Jakarta: Gema Insani, 2007. 
Zahratul Jannah, Zilhayatul Husna, Meiroza, Nurulk Assyfa, dan Rudi Hartono I. “Akad 

Dalam Jual Beli : Akad Murabahah, Akad Salam, Akad Istishna.” Hidayah : 
Cendekia Pendidikan Islam dan Hukum Syariah 2, no. 2 (t.t.): 227–42. 
https://doi.org/10.61132/hidayah.v2i2.977. 

 


