
153 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

Vol. 3, No. 1 (2026), p.153-167 
 

Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran Al-
Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  
The Concept of State Revenue in Al-Mawardi’s Thought and Its 

Relevance to Modern Public 
 

Muhamad Afif Sholahudin 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Email: muhammadafif2@gmail.com 
 

Mega Silvia 
Yayasan Keluarga Gunung Djati, Indonesia 

Email: megasilvia9f@gmail.com 

 

Yadi Janwari 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Email: yadijanwari@uinsgd.ac.id 
 

Dedah Jubaedah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Email: dedahjubaedah@uinsgd.ac.id  

 
Article Info Abstract 

Received 
Revised 

Accepted 
Published 

 
Keywords: 

 
 
 

Kata kunci: 
 
 
 
 
 
 

: 5 January 2026 
: 10 January 2026 
: 18 January 2026 
: 20 January 2026 
 
Baitulmal, Fiscal, 
Maslahah, Mawardi, 
Revenue. 
 
Baitulmal, Fiskal, 
Maslahah, Mawardi, 
Pendapatan. 

This article aims to analyze the concept of state revenue 
sources according to Imam Al-Mawardi and to examine its 
relevance within the context of modern state financial systems. 
Using a qualitative approach and library research, the study 
highlights that Al-Mawardi not only classifies types of revenue 
such as zakat, kharaj, jizyah, ghanimah, and emergency 
taxation (dharibah), but also emphasizes the principles of 
justice, proportionality, and public welfare (maslahah) in 
managing state finances. The findings indicate that the ethical 
values embedded in Al-Mawardi’s thought can be adapted to 
modern fiscal systems, particularly in terms of fiscal 
transparency, the protection of vulnerable groups, and 
accountability in the use of public funds. Although the 
structure of the state has evolved, fundamental values such as 
equitable distribution and public spending oriented toward the 
common good remain relevant for strengthening the legitimacy 
of state fiscal policies. Therefore, Al-Mawardi’s thought offers 
an important normative foundation for fiscal reform oriented 
toward welfare and social stability. 
 
Abstrak 
Artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep sumber 
pendapatan negara menurut Imam Al-Mawardi dan menelaah 

https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index
mailto:muhammadafif2@gmail.com
mailto:megasilvia9f@gmail.com
mailto:yadijanwari@uinsgd.ac.id
mailto:dedahjubaedah@uinsgd.ac.id


 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

154 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

relevansinya dalam konteks sistem keuangan negara modern. 
Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dan studi 
pustaka, penelitian ini menyoroti bahwa Al-Mawardi tidak 
hanya mengatur jenis-jenis pendapatan seperti zakat, kharaj, 
jizyah, ghanimah, dan pajak darurat (dharibah), tetapi juga 
menekankan prinsip keadilan, proporsionalitas, dan maslahat 
dalam pengelolaan keuangan negara. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa nilai-nilai etis dalam pemikiran Al-
Mawardi dapat diadaptasi dalam sistem fiskal modern, 
khususnya dalam hal transparansi fiskal, perlindungan 
kelompok rentan, dan akuntabilitas penggunaan dana publik. 
Meskipun struktur kenegaraan telah berubah, nilai-nilai dasar 
seperti distribusi yang adil dan pembelanjaan publik yang 
berbasis kepentingan umum tetap relevan untuk memperkuat 
legitimasi fiskal negara. Dengan demikian, pemikiran Al-
Mawardi menawarkan fondasi normatif yang penting bagi 
reformasi fiskal yang berorientasi pada kesejahteraan dan 
stabilitas sosial. 

 
How to cite: Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah. “Konsep Pendapatan 

Negara dalam Pemikiran Al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik”, DIRASAH: Jurnal 
Kajian Islam, Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167. https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index. 

Copyright: 2026, Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-
NC-SA 4.0) 

 

1. PENDAHULUAN 

Pendapatan negara merupakan tulang punggung dalam menjalankan 
fungsi-fungsi pemerintahan seperti pembangunan infrastruktur, pendidikan, 
pertahanan, dan kesejahteraan sosial. Tanpa sumber pendapatan yang cukup dan 
terkelola dengan baik, negara akan kesulitan memenuhi tanggung jawabnya 
terhadap rakyat.1 Dalam konteks ekonomi modern, negara mengandalkan pajak, 
utang, serta pendapatan dari Badan Usaha Milik Negara (BUMN) sebagai sumber 
utama keuangan. 

Pandangan Islam terhadap sumber pendapatan negara telah menjadi bagian 
penting dalam literatur klasik. Salah satu tokoh sentral dalam pemikiran ini adalah 
Abu al-Hasan al-Mawardi (972–1058 M), seorang cendekiawan besar dalam bidang 
fiqh siyasah dan administrasi negara Islam. Dalam karyanya al-Ahkam as-
Sultaniyyah, Al-Mawardi merinci berbagai jenis pendapatan yang sah bagi negara, 
seperti zakat, kharaj, jizyah, dan ghanimah.2 

Urgensi pemikiran Al-Mawardi menjadi semakin relevan ketika banyak 
negara modern, termasuk negara-negara mayoritas Muslim, menghadapi krisis 
fiskal dan ketimpangan distribusi kekayaan. Prinsip-prinsip Al-Mawardi seperti 

 
1 Nanang Sobarna, Yadi Janwari, and Dedah Jubaedah, “Sumber Pendapatan Negara 

Menurut Al-Mawardi: Analisis Konseptual Dan Relevansinya Dalam Sistem Ekonomi Syariah 
Modern,” Coopetition : Jurnal Ilmiah Manajemen 15.3 (2024): 569–82, 
https://doi.org/10.32670/coopetition.v15i3.4523, 
https://journal.ikopin.ac.id/index.php/coopetition/article/view/4523. 

2 Rahmad Hakim and Ririn Noviyanti, “Imām Al-Māwardī’s View on the Concept of 
Taxation (Kharaj) in al-Aḥkām Sultḥāniyyah,” Journal of Islamic Thought and Civilization 14.1 
(2024): 266–82, https://doi.org/10.32350/jitc.141.16. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

155 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

keadilan, efisiensi, dan keberpihakan terhadap kepentingan umum dapat dijadikan 
kerangka moral dan etik dalam pengelolaan keuangan negara.3 

Konsep baitul mal dalam sistem Islam klasik menunjukkan bahwa negara 
tidak hanya sebagai pengumpul pajak, tetapi juga berperan aktif dalam redistribusi 
kekayaan. Al-Mawardi menekankan pentingnya pengeluaran negara diarahkan 
pada kesejahteraan rakyat dan menjaga stabilitas sosial.4 Hal ini sejalan dengan 
tujuan akhir syariah (maqashid al-shariah) dalam ekonomi Islam. 

Dalam konteks modern, sistem fiskal seringkali menghadapi tantangan 
dalam hal keadilan distribusi, beban pajak yang tidak merata, serta korupsi dan 
inefisiensi birokrasi. Prinsip Al-Mawardi yang menyerukan akuntabilitas dan 
keterbukaan dalam pengelolaan baitul mal dapat memberikan solusi moral dan 
praktis dalam tata kelola fiskal negara.5 

Selain itu, Al-Mawardi juga memberi ruang bagi negara untuk menetapkan 
pajak tambahan (dharibah) dalam kondisi darurat, selama dilakukan dengan adil 
dan tidak memberatkan rakyat. Ini menunjukkan bahwa pemikiran fiskal Al-
Mawardi bersifat kontekstual dan fleksibel, serta dapat diadaptasi dalam sistem 
keuangan negara kontemporer.6 

Studi-studi kontemporer mengonfirmasi bahwa pemikiran Al-Mawardi 
bukan sekadar teori historis, tetapi relevan dalam mendesain sistem fiskal yang adil 
dan berkelanjutan. Pemikirannya mengenai akuntabilitas fiskal, keharusan 
pemenuhan kebutuhan dasar masyarakat, serta peran negara sebagai pengelola 
kekayaan publik sangat cocok dengan isu-isu ekonomi politik saat ini.7 

Oleh karena itu, perlu dilakukan analisis konseptual yang mengaitkan 
pemikiran Al-Mawardi dengan realitas fiskal dan keuangan negara modern, 
termasuk di Indonesia. Negara-negara dengan populasi Muslim besar dapat 
mengambil inspirasi dari pemikiran klasik ini untuk merumuskan kebijakan fiskal 
yang lebih adil dan sesuai dengan nilai-nilai syariah.8 

Meskipun sistem modern telah jauh berkembang dengan instrumen-
instrumen fiskal yang kompleks, nilai-nilai dasar seperti keadilan distributif, 
efisiensi, dan keberpihakan terhadap yang lemah tetap menjadi isu utama dalam 

 
3 Muhammad Ali Imran Caniago, Usman Shabur, and Ibi Satibi, “The Politics of Public 

Finance Al-Mawardi’s Perspective: Al-Ahkam As Sulthaniyah,” El-Jizya : Jurnal Ekonomi Islam 12.1 
(2024): 101–14, https://doi.org/10.24090/ej.v12i1.9711. 

4 Sobarna, Janwari, and Jubaedah, “Sumber Pendapatan Negara Menurut Al-Mawardi: 
Analisis Konseptual Dan Relevansinya Dalam Sistem Ekonomi Syariah Modern.” 

5 Murat Piçak, Bahar Burtan Doğan, and Abdullah Oğrak, “Abu Al-Hasan Al-Mawardi’s 
Views on Economic Policies,” Current Research Journal of Economic Theory 5.3 (2013): 56–65. 

6 Rahmad Hakim, “Membandingkan Konsep Pajak (Kharâj) Yahya Bin Adam (758-818 H) 
Dan Imam al-Mawardi (974-1058 H),” TSAQAFAH 12.1 (2016): 149–66, 
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v12i1.372. 

7 IBN MAMAT ABU HANIF, “Bridging Centuries: The Relevance of Al-Mawardi’s 100 
Thoughts in Addressing Today’s Global Challenges,” Journal Of Creative Writing (ISSN-2410-6259) 
7.1 (2023): 43–63, https://doi.org/10.70771/jocw.v7i1.75. 

8 Andi Alya Nabilah, Gusnata Gusnata, and Kurniati Kurniati, “Relevansi Pemikiran Etika 
Politik Islam Al-Mawardi Terkait Kepemimpinan Dalam Era Kontemporer,” Ethics and Law Journal: 
Business and Notary 2.2 (2024): 193–201, https://doi.org/10.61292/eljbn.203. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

156 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

pengelolaan pendapatan negara. Dengan mengkaji Al-Mawardi, kita bisa menggali 
prinsip-prinsip dasar yang dapat memperkaya kebijakan fiskal kontemporer.9 

Berdasarkan uraian di atas, maka rumusan masalah dalam penelitian ini 
adalah: (1) Apa saja jenis dan prinsip sumber pendapatan negara menurut Al-
Mawardi? (2) Bagaimana relevansi pandangan Al-Mawardi terhadap pengelolaan 
keuangan negara dalam konteks ekonomi modern? Kedua pertanyaan ini menjadi 
landasan dalam menyusun analisis konseptual dan normatif pada bagian-bagian 
selanjutnya dari jurnal ini. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, yang 
bertujuan untuk menggambarkan secara sistematis pemikiran Imam Al-Mawardi 
tentang sumber pendapatan negara dan menganalisis relevansinya dalam sistem 
keuangan negara modern. Pendekatan ini dianggap paling sesuai untuk kajian 
normatif-konseptual yang berfokus pada interpretasi teks dan gagasan klasik dalam 
konteks kontemporer. 

Jenis penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research). 
Data dikumpulkan melalui kajian terhadap literatur primer, khususnya kitab al-
Ahkam as-Sultaniyyah karya Al-Mawardi, serta berbagai karya lain yang membahas 
keuangan publik dalam pemerintahan Islam. Literatur sekunder berupa artikel 
jurnal, buku akademik, dan kajian modern terkait ekonomi Islam dan kebijakan 
fiskal kontemporer juga digunakan untuk memperkuat analisis. 

Analisis data dilakukan dengan membandingkan pandangan Al-Mawardi 
tentang keuangan negara dengan sistem pendapatan negara modern. Penelitian ini 
difokuskan pada penjabaran isi, klasifikasi konsep, serta relevansi prinsip-prinsip 
Al-Mawardi terhadap realitas kebijakan fiskal masa kini. Hasil dari penelitian ini 
diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan wacana keuangan 
publik berbasis nilai Islam. 

 
2. PEMBAHASAN 
 
A. Biografi Singkat Al Mawardi dan Karya-Karyanya 
1. Latar Belakang Kehidupan Al-Mawardi 

Abu al-Hasan Ali bin Muhammad bin Habib al-Mawardi lahir di Bashrah 
pada tahun 974 M (364 H) dan wafat di Baghdad pada tahun 1058 M (450 H). Ia 
dikenal sebagai seorang ulama besar bermazhab Syafi’i yang menguasai berbagai 
bidang keilmuan, termasuk fiqh, ushul fiqh, tafsir, politik, dan administrasi negara. 
Al-Mawardi hidup pada masa kekuasaan Dinasti Abbasiyah, sebuah periode yang 
ditandai oleh kemunduran politik dan munculnya kekuatan de facto seperti Bani 
Buwaih di Baghdad, yang melemahkan otoritas khalifah.10 

 
9 Rahmawati Rahmawati, “SISTEM PEMERINTAHAN ISLAM MENURUT AL-MAWARDI 

DAN APLIKASINYA DI INDONESIA,” DIKTUM: Jurnal Syariah Dan Hukum 16.2 (2018): 264–83, 
https://doi.org/10.35905/diktum.v16i2.621. 

10 Jasri Jamal, “Pemikiran Qadi Al-Qudah al-Mawardi (m. 450 H/ 1058 M) Dalam Sistem 
Kehakiman Islam: Suatu Tinjauan Ringkas,” Jurnal Undang-Undang Dan Masyarakat 12 (2008): 101–
9, https://api.semanticscholar.org/CorpusID:150543562. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

157 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

Sebagai seorang qadhi al-qudhat (hakim agung), Al-Mawardi memiliki peran 
strategis dalam sistem peradilan dan pemerintahan. Ia sering dikirim sebagai 
utusan diplomatik oleh khalifah Abbasiyah untuk menengahi konflik internal 
maupun eksternal, menunjukkan bahwa selain sebagai cendekiawan, ia juga adalah 
praktisi politik dengan integritas tinggi.11 Kehidupannya yang berada dalam pusaran 
krisis politik mendorongnya menyusun teori-teori politik Islam yang sistematis dan 
realistis. 

 
2. Karya Utama: Al-Ahkam As-Sultaniyyah 

Pemikiran ekonomi Al-Mawardi tersebar paling tidak pada tiga buah karya 
tulisnya, yakni Adab ad-Dunya wa ad-Din, al-Hawi, dan al-Ahkam as-Sulthaniyyah. 
Kitab Adab ad-Dunya wa ad-Din memaparkan tentang perilaku ekonomi seorang 
muslim serta empat jenis amta pencaharian utama, yaitu pertanian, peternakan, 
perdagangan, dan industri. Sedangkan Kitab al-Hawi, salah satu bagiannya, al-
Mawardi secara khusus membahas tentang mudharabah dalam pandangan 
berbagai madzhab. Adapun Kitab al-Ahkam al-Suthaniyyah, ia banyak 
menguraikan tentang sistem pemerintahan dan administrasi segara Islam, seperti 
hak dan kewajiban penguasa terhadap rakyatnya, berbagai lembaga negara, 
penerimaan dan pengeluaran negara, serta institusi hisbah.12 

Karya monumental Al-Mawardi yang paling dikenal adalah Al-Ahkam As-
Sultaniyyah, yang ditulis untuk menjawab kebutuhan akan pedoman tata kelola 
negara Islam pada masa merosotnya otoritas khalifah. Buku ini menyusun prinsip-
prinsip dasar pemerintahan Islam, termasuk syarat-syarat kepemimpinan, tugas 
dan tanggung jawab penguasa, serta mekanisme pengawasan dalam pelaksanaan 
kekuasaan. Dalam konteks tersebut, Al-Mawardi tidak hanya menegaskan 
legitimasi khalifah, tetapi juga menempatkan hukum sebagai kontrol atas 
kekuasaan politik.13 

Al-Ahkam As-Sultaniyyah juga membahas keuangan negara secara 
mendalam, termasuk mekanisme pengumpulan zakat, kharaj, dan pengelolaan 
Baitul Mal. Al-Mawardi menjelaskan peran negara sebagai pengatur distribusi 
kekayaan dengan mempertimbangkan asas keadilan, transparansi, dan 
kemaslahatan umum.14 Ini menjadikan karya tersebut bukan sekadar pedoman 
politik, tetapi juga manual kebijakan fiskal dan pemerintahan yang bercorak 
institusional dan rasional. 

 

 
11 Md. Rafiqul Islam, “Al-Mawardi’s Paradigmatic Theory of Politics: Imamah or Khilaphah 

in Theory &amp; Practice,” Journal Of Creative Writing (ISSN-2410-6259) 7.1 (2023): 83–99, 
https://doi.org/10.70771/jocw.v7i1.69. 

12 Adiwarman Azwar Karim, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam (Jakarta: RajaGrafindo 
Persada, 2014). 

13 F. Q. TOJIDINOV, “THE CONCEPT OF GOVERNMENT IN THE EARLY WORKS OF ABU 
HASAN AL-MAWARDI,” Islam in the Modern World 15.2 (2019): 89–104, 
https://doi.org/10.22311/2074-1529-2019-15-2-89-104. 

14 Nabilah, Gusnata, and Kurniati, “Relevansi Pemikiran Etika Politik Islam Al-Mawardi 
Terkait Kepemimpinan Dalam Era Kontemporer.” 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

158 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

3. Kontribusi dalam Bidang Fiqh Siyasah dan Ekonomi Islam 
Kontribusi Al-Mawardi dalam bidang fiqh siyasah sangat signifikan karena 

ia adalah salah satu tokoh pertama yang menyusun teori pemerintahan Islam dalam 
format sistematis dan berbasis hukum. Ia menggabungkan prinsip-prinsip teologis 
dengan kebutuhan praktis pemerintahan, menjadikannya pelopor dalam pemikiran 
politik Islam klasik. Ia juga turut menyusun konsep-konsep fundamental seperti 
Imamah, ahl al-halli wal ‘aqdi, serta pengawasan terhadap aparatur negara yang 
kemudian banyak diadopsi oleh pemikir setelahnya.15 

Di bidang ekonomi Islam, Al-Mawardi menekankan pentingnya negara 
mengatur distribusi kekayaan secara adil melalui instrumen-instrumen fiskal 
seperti zakat, kharaj, dan jizyah. Ia melihat kekuasaan fiskal sebagai bagian integral 
dari perwujudan keadilan sosial, bukan hanya sebagai alat untuk mempertahankan 
kekuasaan. Ini menjadikan pemikirannya sangat relevan dalam membentuk sistem 
ekonomi Islam kontemporer yang menjunjung kesejahteraan dan pengentasan 
kemiskinan.16 

Dengan demikian, Al-Mawardi bukan hanya seorang pemikir hukum, tetapi 
juga teoretikus negara dan ekonomi, yang kontribusinya merentang dari teori 
politik Islam, sistem keuangan publik, hingga filosofi kepemimpinan dalam 
masyarakat Muslim. Warisannya tetap hidup dan dikaji hingga kini dalam berbagai 
diskursus akademik dan praktis. 

 
B. Konsep Pendapatan Negara Menurut Al-Mawardi 
1. Jenis-Jenis Pendapatan Negara menurut Al-Mawardi 
a.  Zakat 

Zakat merupakan sumber pendapatan negara yang bersifat tetap dan 
diwajibkan atas kaum Muslimin yang telah memenuhi syarat nisab dan haul. Al-
Mawardi memposisikan zakat sebagai bentuk pemurnian harta dan mekanisme 
distribusi kekayaan untuk menciptakan keadilan sosial. Zakat dikumpulkan oleh 
negara melalui lembaga Baitul Mal dan disalurkan kepada delapan golongan 
mustahiq sebagaimana disebutkan dalam QS. At-Taubah: 60. Menurut Al-Mawardi, 
negara memiliki otoritas untuk memastikan distribusi zakat dilakukan secara 
efektif dan tepat sasaran untuk memenuhi kebutuhan sosial masyarakat.17 

Menurut al-Mawardi, perolehan zakat di suatu daerah harus didistribusikan 
kepada mustahiq di daerah tersebut dan tidak boleh dipindahkan ke daerah lain, 
kecuali jika di daerah tersebut tidak terdapat mustahiq. Jika perolehan zakat di 
daerah tersebut dipindahkan ke daerah lain sementara di daerah itu masih terdapat 
mustahiq, menurut salah satu pendaapat ulama, hukumnya tidak boleh, sedangkan 

 
15 Muhammad Amin, “PEMIKIRAN POLITIK AL-MAWARDI,” Jurnal Politik Profetik 4.2 

(2017): 117–36. 
16 Sobarna, Janwari, and Jubaedah, “Sumber Pendapatan Negara Menurut Al-Mawardi: 

Analisis Konseptual Dan Relevansinya Dalam Sistem Ekonomi Syariah Modern.” 
17 Sobarna, Janwari, and Jubaedah, “Sumber Pendapatan Negara Menurut Al-Mawardi: 

Analisis Konseptual Dan Relevansinya Dalam Sistem Ekonomi Syariah Modern.” 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

159 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

menurut pendapat ulama yang lain hukumnya boleh, yaitu pendapat Abu 
Hanifah.18 

 
b. Kharaj 

Kharaj adalah pajak atas tanah yang diperoleh dari hasil penaklukan wilayah 
non-Muslim, dan pemilik tanah diizinkan untuk tetap mengelolanya dengan 
membayar sejumlah hasil panen kepada negara. Dalam al-Ahkam as-Sultaniyyah, 
Al-Mawardi menegaskan bahwa kharaj harus ditetapkan secara adil berdasarkan 
pertimbangan jenis tanah, sistem irigasi, hasil pertanian, dan kemampuan ekonomi 
petani. Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran Al-Mawardi tentang kharaj sangat 
kontekstual dan mempertimbangkan kondisi lokal masyarakat.19 

Al-Mawardi menegaskan bahwa kharaj harus ditetapkan secara adil 
berdasarkan pertimbangan jenis tanah, sistem irigasi, hasil pertanian, dan 
kemampuan ekonomi petani. Menurutnya, penyebutan ketiga faktor tersebut 
adalah penilaian kharaj. Kesuburan tanah merupakan faktor yang sangat penting 
dalam melakukan penilaian kharaj karena berbagai jenis tanaman mempunyai 
variasi harga yang berbeda-beda. Begitu pula halnya dengan sistem irigasi. 
Tanaman yang menggunakan sistem irigasi secara manual tidak dapat dikenai 
sejumlah pajak yang sama dengan tanaman yang menggunakan sistem irigasi 
alamiah. Dengan demikian, konsep kharaj menurut Al-Mawardi tidak hanya 
legalistik, tetapi juga sangat memperhatikan keadilan ekonomi dan kondisi lokal 
masyarakat.20 

 
c. Jizyah 

Jizyah merupakan pajak kepala yang dikenakan kepada warga negara non-
Muslim sebagai kompensasi atas perlindungan dan layanan negara, serta sebagai 
pembebasan dari kewajiban militer. Al-Mawardi menyatakan bahwa jizyah hanya 
dibebankan kepada laki-laki dewasa yang sehat dan mampu secara finansial. 
Pengenaan jizyah bukan bertujuan untuk menindas, melainkan sebagai bentuk 
kontribusi terhadap keberlangsungan negara dalam kerangka perlindungan dan 
koeksistensi sosial.21 

 
 

d. Ghanimah dan Fay’ 
Ghanimah adalah harta rampasan perang yang diperoleh melalui 

pertempuran, sedangkan fay’ adalah harta yang diperoleh tanpa perlawanan militer, 
misalnya melalui perjanjian damai atau penyerahan sukarela. Al-Mawardi 
mengatur bahwa distribusi ghanimah dilakukan dengan pembagian seperlima 

 
18 Imam Al-Mawardi, Ahkam Sulthaniyyah: Sistem Pemerintahan Khilafah Islam (Jakarta: 

Qisthi Press, 2014). 
19 Kazwaini Kazwaini, “EPISTIMOLOGI PERPAJAKAN DALAM PEMIKIRAN AL-

MAWARDI,” 2018, https://doi.org/https://doi.org/10.24014/AN-NIDA.V41I1.4639 
20 Boedi Abdullah, Peradaban Pemikiran Ekonomi Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2010). 
21 Hakim and Noviyanti, “Imām Al-Māwardī’s View on the Concept of Taxation (Kharaj) in 

al-Aḥkām Sultḥāniyyah.” 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

160 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

(khumus) kepada negara dan sisanya kepada para pejuang. Sementara itu, fay’ 
digunakan sepenuhnya untuk kepentingan publik, termasuk pembangunan, 
kesejahteraan, dan penguatan institusi negara.22 

 
e. ‘Ushr dan Dharibah (Pajak Sementara) 

‘Ushr adalah pajak yang dikenakan pada hasil pertanian dan perdagangan 
umat Islam, khususnya barang impor dan ekspor, yang besarnya sekitar 10%. 
Sementara dharibah merupakan bentuk pajak tambahan yang hanya dapat 
diberlakukan dalam situasi darurat, seperti bencana alam, perang, atau ketika kas 
negara mengalami defisit berat. Al-Mawardi mensyaratkan bahwa dharibah harus 
bersifat temporer, proporsional, dan transparan dalam penggunaannya, serta tidak 
boleh membebani rakyat secara berlebihan.23 

 
2. Tujuan dan Prinsip dalam Pengelolaan Pendapatan Negara menurut Al-

Mawardi 
Tujuan utama dari pengelolaan pendapatan negara menurut Al-Mawardi 

adalah untuk menjaga stabilitas negara, memenuhi kebutuhan dasar rakyat, dan 
menciptakan keadilan sosial. Ia menekankan prinsip maslahah (kemanfaatan) dan 
adl (keadilan) sebagai dasar dalam perumusan dan pelaksanaan kebijakan fiskal. 
Pengelolaan keuangan negara tidak boleh berorientasi pada akumulasi kekayaan 
semata, melainkan pada distribusi yang proporsional sesuai kebutuhan 
masyarakat.24 

Al-Mawardi menjelaskan bahwa harta negara bukanlah milik penguasa, 
melainkan amanah publik yang harus dibelanjakan secara hati-hati dan sesuai 
kebutuhan umat. Dalam hal ini, dasar pembelanjaan publik dalam negara Islam 
adalah maslahah (kepentingan umum). Hal ini berarti bahwa negara hanya 
mempunyai wewenang untuk membelanjakan harta Baitul Mal selama berorientasi 
pada pemeliharaan maslahah dan kemajuannya. Pandangan ini menegaskan bahwa 
prinsip moral dan kemanfaatan sosial merupakan fondasi utama dalam kebijakan 
fiskal Islam, bukan sekadar kalkulasi fiskal atau politik jangka pendek.25 

Al-Mawardi juga menetapkan bahwa semua pengeluaran dari Baitul Mal 
harus diarahkan kepada dua hal: pertama, pengadaan fasilitas umum seperti 
pendidikan, keamanan, dan infrastruktur (arfaq); kedua, pemenuhan kewajiban 
negara terhadap masyarakat seperti bantuan sosial, gaji pegawai, dan pembiayaan 
militer (maslahah). Keseimbangan antara dua tujuan ini menunjukkan bahwa 

 
22 Caniago, Shabur, and Satibi, “The Politics of Public Finance Al-Mawardi’s Perspective: 

Al-Ahkam As Sulthaniyah.” 
23 Kazwaini, “EPISTIMOLOGI PERPAJAKAN DALAM PEMIKIRAN AL-MAWARDI.” 
24 Sobarna, Janwari, and Jubaedah, “Sumber Pendapatan Negara Menurut Al-Mawardi: 

Analisis Konseptual Dan Relevansinya Dalam Sistem Ekonomi Syariah Modern.” 
25 Saprida, Qodariah Barkah, and Zuul Fitriani Umari, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam 

Para Cendekiawan Muslim (Jakarta: Kencana, 2021). 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

161 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

keuangan negara dalam pandangan Al-Mawardi adalah instrumen kesejahteraan, 
bukan dominasi kekuasaan.26 

 
3. Peran Negara dalam Distribusi dan Keadilan Sosial 

Al-Mawardi menempatkan negara sebagai agen utama dalam menjamin 
keadilan sosial melalui sistem fiskal. Negara harus hadir sebagai pelindung rakyat 
miskin dan penjaga keseimbangan ekonomi, terutama dalam hal redistribusi 
kekayaan. Ia menekankan pentingnya transparansi dan akuntabilitas dalam 
pengelolaan keuangan publik, serta mendorong penguasa untuk menjadikan 
pendapatan negara sebagai sarana mengokohkan kepercayaan rakyat, bukan untuk 
kepentingan elite penguasa semata.27 

Keadilan yang dimaksud oleh Al-Mawardi bukan sekadar pemerataan angka, 
tetapi distribusi yang mempertimbangkan kebutuhan, kontribusi, dan kemampuan 
individu dalam masyarakat. Ia menolak model redistribusi yang eksploitatif dan 
menekankan pentingnya meritokrasi dalam pemberian subsidi atau bantuan 
negara. Prinsip ini mengandung nilai etika ekonomi yang mendalam dan sangat 
relevan dalam sistem fiskal modern yang tengah menghadapi tantangan 
ketimpangan sosial yang akut.28 

 
C. Analisis Kontekstual: Perbandingan dengan Sistem Modern 
1. Perbandingan Sumber Pendapatan Negara: Al-Mawardi vs Sistem 

Modern 
Sumber pendapatan negara dalam sistem fiskal modern pada umumnya 

terdiri dari pajak langsung dan tidak langsung, penerimaan negara bukan pajak 
(PNBP), pendapatan dari badan usaha milik negara, serta pembiayaan melalui 
utang. Jika dibandingkan dengan kerangka yang ditawarkan Al-Mawardi, terlihat 
bahwa prinsip dan kategorisasi sumber pendapatan klasik menunjukkan 
keseimbangan antara kewajiban individu dan tanggung jawab negara untuk tidak 
memberatkan rakyat.29 Meskipun tidak terdapat istilah “BUMN” dalam konteks 
klasik, konsep fai’ atau hasil pengelolaan aset negara secara kolektif dapat diartikan 
sebagai bentuk awal pendapatan negara non-pajak. 

Dalam sistem kontemporer, negara memiliki keleluasaan menetapkan tarif 
pajak dan jenis pungutan, yang kadang dipandang sebagai kebijakan yang 
teknokratis dan minim dimensi etika. Sebaliknya, Al-Mawardi menekankan bahwa 
penetapan pajak harus mempertimbangkan keadilan sosial, daya dukung ekonomi 
rakyat, dan akuntabilitas pemerintah dalam mendistribusikan hasilnya. Hal ini 

 
26 Caniago, Shabur, and Satibi, “The Politics of Public Finance Al-Mawardi’s Perspective: 

Al-Ahkam As Sulthaniyah.” 
27 Piçak, Doğan, and Oğrak, “Abu Al-Hasan Al-Mawardi’s Views on Economic Policies.” 
28 Hakim and Noviyanti, “Imām Al-Māwardī’s View on the Concept of Taxation (Kharaj) in 

al-Aḥkām Sultḥāniyyah.” 
29 Hakim and Noviyanti, “Imām Al-Māwardī’s View on the Concept of Taxation (Kharaj) in 

al-Aḥkām Sultḥāniyyah.” 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

162 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

dapat dijadikan kritik terhadap sistem perpajakan modern yang cenderung 
sentralistis dan belum sepenuhnya menjamin keadilan vertikal dan horizontal.30 

 
2. Struktur Kelembagaan dan Tata Kelola 

Al-Mawardi membangun konsep Baitul Mal sebagai institusi pengelola 
keuangan negara yang memiliki otoritas dan tanggung jawab moral. Dalam 
praktiknya, Baitul Mal menjalankan fungsi fiskal dan sosial sekaligus: menghimpun 
dana dari sumber sah, dan menyalurkannya untuk kepentingan publik seperti 
bantuan sosial, pembangunan, dan pertahanan. Di era modern, fungsi ini 
dijalankan oleh kementerian keuangan dan lembaga perbendaharaan nasional, 
namun acapkali mengalami fragmentasi antara kebijakan fiskal dan kebijakan 
sosial.31 

Al-Mawardi menjelaskan bahwa tanggung jawab Baitul Mal untuk 
memenuhi kebutuhan publik ia klasifikasikan kepada dua hal, yakni: 
1) Tanggung jawab yang timbul dari berbagai harta benda yang disimpan di Baitul 

Mal sebagai amanah untuk didistribusikan kepada mereka yang berhak. 
2) Tanggung jawab yang timbul seiring dengan adanya pendapatan yang menjadi 

aset kekayaan Baitul Mal itu sendiri.32 
Selain itu, Al-Mawardi menekankan pentingnya moralitas pejabat negara 

dalam mengelola anggaran publik. Dalam konteks ini, prinsip good governance 
modern seperti transparansi, akuntabilitas, dan partisipasi publik, sebenarnya telah 
digagas dalam bentuk normatif oleh Al-Mawardi. Ia mewajibkan penguasa untuk 
menghindari pemborosan anggaran, korupsi, dan favoritisme dalam distribusi 
fiskal—sebuah nilai yang masih sangat relevan dalam menjawab krisis integritas 
keuangan publik saat ini.33 

 
3. Penyesuaian Nilai Klasik dalam Sistem Kebijakan Modern 

Meskipun tidak semua struktur klasik dapat diterapkan secara langsung, 
nilai-nilai substantif dari pemikiran Al-Mawardi dapat diadaptasi ke dalam sistem 
fiskal modern. Misalnya, prinsip dharibah yang digunakan dalam kondisi darurat 
fiskal serupa dengan skema pajak insidental atau pajak progresif untuk pembiayaan 
krisis. Pemikiran ini memperkaya wacana tentang pembenaran etis terhadap 
perluasan basis pajak dalam keadaan darurat fiskal atau pandemi.34 

Sementara dalam kerangka kebijakan sosial, sistem distribusi yang inklusif 
dalam zakat dan alokasi fai’ menunjukkan bahwa Al-Mawardi telah 
mengintegrasikan perlindungan kelompok rentan ke dalam desain fiskal. Hal ini 

 
30 Piçak, Doğan, and Oğrak, “Abu Al-Hasan Al-Mawardi’s Views on Economic Policies.” 
31 Zulkadri Zulkadri, “Keuangan Publik Perspektif Imam Al-Māwardī Dalam Kitab Al-

Ahkãm as- Sulṭãniyyah Wa Al-Wilayāt Ad-Diniyah,” Khozana 1.2 (2018): 231–44. 
32 Adiwarman Azwar Karim, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, h.199 
33 IBN MAMAT ABU HANIF, “Bridging Centuries: The Relevance of Al-Mawardi’s 100 

Thoughts in Addressing Today’s Global Challenges,” Journal Of Creative Writing (ISSN-2410-6259) 
7.1 (2023): 43–63, https://doi.org/10.70771/jocw.v7i1.75. 

34 Hakim, “Membandingkan Konsep Pajak (Kharâj) Yahya Bin Adam (758-818 H) Dan Imam 
al-Mawardi (974-1058 H).” 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

163 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

bisa menjadi rujukan bagi negara modern dalam mengembangkan fiscal tools 
berbasis nilai, seperti penganggaran partisipatif, pajak berbasis lingkungan, atau 
kebijakan redistribusi yang mempertimbangkan aspek moral dan religius 
masyarakat.35 

 
D. Relevansi Pemikiran Al-Mawardi dalam Konteks Modern 
1. Prinsip Dasar Pemikiran Fiskal Al-Mawardi dalam Perspektif 

Kontemporer 
Pemikiran Al-Mawardi dalam bidang keuangan publik menunjukkan bahwa 

prinsip keadilan, proporsionalitas, dan keberpihakan pada kemaslahatan umat 
menjadi landasan utama dalam perumusan kebijakan fiskal negara. Prinsip ini 
sangat sejalan dengan nilai-nilai yang menjadi fokus sistem keuangan modern 
seperti efisiensi, akuntabilitas, dan pemerataan. Menurut penelitian Sobarna et al. 
(2024), Al-Mawardi menekankan bahwa negara harus memperhatikan kebutuhan 
masyarakat dan mengelola pendapatan negara secara proporsional melalui lembaga 
keuangan publik seperti Baitul Mal, yang perannya sepadan dengan institusi fiskal 
modern.36 

Prinsip fleksibilitas dalam pengenaan pajak yang dirumuskan Al-Mawardi, 
terutama melalui konsep dharibah, menjadi sangat relevan ketika negara 
menghadapi kondisi fiskal darurat. Dalam sistem fiskal modern, hal ini setara 
dengan penerapan pajak insidental atau stimulus fiskal dalam menghadapi krisis 
ekonomi. Hakim dan Noviyanti (2024) mencatat bahwa pemikiran Al-Mawardi 
dalam al-Ahkam as-Sultaniyyah mencerminkan kemampuan adaptif terhadap 
realitas politik dan ekonomi, sehingga dapat diinterpretasikan secara kontekstual 
dalam kebijakan fiskal kontemporer.37 

 
2. Relevansi Institusi Baitul Mal dalam Sistem Keuangan Negara 

Institusi Baitul Mal yang dikembangkan Al-Mawardi sebagai pusat 
keuangan negara memiliki fungsi strategis dalam pengumpulan dan 
pendistribusian sumber daya negara. Dalam konteks modern, institusi ini memiliki 
kemiripan struktural dengan kementerian keuangan dan lembaga pengelola 
keuangan publik. Zulkadri (2018) menegaskan bahwa Baitul Mal dalam pandangan 
Al-Mawardi berperan sebagai pelaksana kebijakan fiskal berdasarkan panduan 
syariah, dengan menyeimbangkan antara sumber pendapatan dan distribusi 
berbasis manfaat dan keadilan sosial.38 

Fungsi pengawasan dan akuntabilitas dalam pengelolaan Baitul Mal juga 
menunjukkan relevansi yang kuat dengan prinsip good governance dalam sistem 

 
35 Sobarna, Janwari, and Jubaedah, “Sumber Pendapatan Negara Menurut Al-Mawardi: 

Analisis Konseptual Dan Relevansinya Dalam Sistem Ekonomi Syariah Modern.” 
36 Sobarna, Janwari, and Jubaedah, “Sumber Pendapatan Negara Menurut Al-Mawardi: 

Analisis Konseptual Dan Relevansinya Dalam Sistem Ekonomi Syariah Modern.” 
37 Hakim and Noviyanti, “Imām Al-Māwardī’s View on the Concept of Taxation (Kharaj) in 

al-Aḥkām Sultḥāniyyah.” 
38 Zulkadri, “Keuangan Publik Perspektif Imam Al-Māwardī Dalam Kitab Al-Ahkãm as- 

Sulṭãniyyah Wa Al-Wilayāt Ad-Diniyah.” 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

164 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

keuangan publik modern. Dalam pemikiran Al-Mawardi, setiap pengeluaran negara 
harus dapat dipertanggungjawabkan secara moral dan administratif, 
mencerminkan prinsip transparansi yang juga menjadi tuntutan utama dalam 
pengelolaan fiskal masa kini.39 

 
3. Komparasi antara Prinsip Fiskal Klasik dan Sistem Pajak Modern 

Meskipun sistem perpajakan modern telah berkembang secara kompleks 
dengan berbagai jenis pajak dan teknologi administrasi, namun esensi yang 
ditekankan Al-Mawardi tetap aktual. Ia mengingatkan agar pajak tidak membebani 
wajib pajak secara berlebihan, dan harus mempertimbangkan kondisi sosial-
ekonomi individu. Pemikiran ini identik dengan prinsip ability to pay dalam teori 
perpajakan modern.40 

Dalam sistem fiskal modern, pengenaan pajak progresif juga didasarkan 
pada tujuan keadilan sosial, yaitu meringankan beban bagi kelompok ekonomi 
bawah dan membebankan lebih kepada kelompok mampu. Al-Mawardi dalam 
konteksnya juga menunjukkan preferensi serupa ketika membolehkan fleksibilitas 
tarif dan bentuk pajak berdasarkan kemampuan finansial dan jenis objek pajak.41 

Meskipun sistem pajak progresif dalam konteks modern kerap dikaitkan 
dengan prinsip keadilan sosial—yakni membebankan pajak lebih besar kepada 
kelompok ekonomi atas dan meringankan kelompok bawah—pandangan ini tidak 
sepenuhnya sejalan dengan kerangka pemikiran fiskal Al-Mawardi. Al-Mawardi 
menekankan bahwa beban pajak harus ditetapkan secara proporsional, adil, dan 
tidak eksploitatif, namun ia tidak secara eksplisit mendukung mekanisme tarif 
berjenjang seperti dalam sistem progresif yang dikenal saat ini. Dalam al-Ahkam as-
Sultaniyyah, ia memberi perhatian besar pada stabilitas ekonomi dan keadilan 
distribusi, namun tetap dalam kerangka kepastian hukum dan beban yang merata, 
bukan berbasis pada prinsip redistribusi agresif yang menjadi dasar pajak progresif 
modern.42 Bahkan, menurut Burtan (2013), Al-Mawardi memperingatkan terhadap 
penarikan pajak yang berlebihan terhadap kelompok tertentu karena berisiko 
menimbulkan ketidakstabilan dan ketidakpercayaan rakyat terhadap negara.43 
Oleh karena itu, meskipun prinsip "kemampuan membayar" (ability to pay) tampak 
sejalan dengan nilai keadilan, Al-Mawardi lebih mengutamakan keadilan 
distributif yang stabil dan moderat, bukan yang bersifat intervensionis. 

 
 
 

 
39 IBN MAMAT ABU HANIF, “Bridging Centuries: The Relevance of Al-Mawardi’s 100 

Thoughts in Addressing Today’s Global Challenges.” 
40 Piçak, Doğan, and Oğrak, “Abu Al-Hasan Al-Mawardi’s Views on Economic Policies.” 
41 Hakim, “Membandingkan Konsep Pajak (Kharâj) Yahya Bin Adam (758-818 H) Dan Imam 

al-Mawardi (974-1058 H).” 
42 Hakim, “Membandingkan Konsep Pajak (Kharâj) Yahya Bin Adam (758-818 H) Dan Imam 

al-Mawardi (974-1058 H).” 
43 Piçak, Doğan, and Oğrak, “Abu Al-Hasan Al-Mawardi’s Views on Economic Policies.” 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

165 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

4. Tantangan dan Peluang Penerapan Prinsip Al-Mawardi dalam 
Kebijakan Fiskal Modern 

Tantangan utama dalam penerapan prinsip fiskal Al-Mawardi di era modern 
adalah sistem kenegaraan yang sudah sekuler serta adanya pemisahan antara 
lembaga keagamaan dan fiskal. Namun demikian, nilai-nilai yang dikandung dalam 
pemikiran Al-Mawardi, seperti keadilan distributif, efisiensi, dan akuntabilitas, 
dapat diadopsi dalam perancangan kebijakan fiskal nasional tanpa harus menyalahi 
struktur konstitusional yang berlaku. Penelitian oleh Nabilah et al. (2024) 
menunjukkan bahwa sebagian besar pemikiran Al-Mawardi kompatibel dengan 
sistem negara modern seperti Indonesia yang berlandaskan Pancasila, asalkan 
diinterpretasikan secara inklusif dan kontekstual.44 

Di sisi lain, perkembangan teknologi fiskal dan digitalisasi keuangan 
membuka peluang baru untuk mewujudkan efisiensi dan transparansi yang 
menjadi cita-cita Al-Mawardi. Sistem digital seperti e-budgeting, e-tax, dan open 
government dapat dijadikan sarana untuk mengefektifkan pengelolaan keuangan 
negara sebagaimana semangat keterbukaan dan tanggung jawab dalam Baitul Mal. 
Prinsip-prinsip ini dapat menjadi titik temu antara moralitas Islam dan kebutuhan 
teknokratik modern.45 
 

3. KESIMPULAN 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran Al-Mawardi tentang sumber 

pendapatan negara mengandung prinsip-prinsip fundamental yang masih sangat 
relevan dalam menjawab tantangan fiskal modern. Al-Mawardi mengkategorikan 
sumber pendapatan negara secara sistematis, mulai dari zakat dan kharaj hingga 
pajak darurat, dengan penekanan kuat pada keadilan, proporsionalitas, dan 
kepentingan umum. Ia juga mengatur agar pengeluaran negara diarahkan pada 
pemenuhan kebutuhan dasar rakyat serta menjaga keseimbangan sosial melalui 
sistem Baitul Mal yang transparan dan akuntabel. 

Dalam konteks kontemporer, prinsip-prinsip tersebut dapat diadaptasi ke 
dalam desain sistem keuangan negara yang lebih etis dan berkeadilan. Meskipun 
tidak semua struktur klasik dapat diterapkan secara langsung, nilai-nilai moral dan 
fungsional dalam kerangka pemikiran Al-Mawardi dapat memperkaya perumusan 
kebijakan fiskal nasional, terutama dalam menghadapi tantangan ketimpangan 
ekonomi dan defisit kepercayaan publik terhadap negara. 

Oleh karena itu, pendekatan kontekstual terhadap warisan pemikiran Al-
Mawardi sangat penting, tidak hanya sebagai sumber teori normatif, tetapi juga 
sebagai inspirasi praktis dalam membangun tata kelola fiskal yang berorientasi 
pada maslahat dan stabilitas jangka panjang. 

 
 

 
44 Nabilah, Gusnata, and Kurniati, “Relevansi Pemikiran Etika Politik Islam Al-Mawardi 

Terkait Kepemimpinan Dalam Era Kontemporer.” 
45 IBN MAMAT ABU HANIF, “Bridging Centuries: The Relevance of Al-Mawardi’s 100 

Thoughts in Addressing Today’s Global Challenges.” 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

166 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, Boedi. Peradaban Pemikiran Ekonomi Islam. Bandung: Pustaka Setia, 2010. 
Adiwarman Azwar Karim. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2014. 
Al-Mawardi, Imam. Ahkam Sulthaniyyah: Sistem Pemerintahan Khilafah Islam. Jakarta: 

Qisthi Press, 2014. 
Caniago, Muhammad Ali Imran, Usman Shabur, and Ibi Satibi. “The Politics of Public 

Finance Al-Mawardi’s Perspective: Al-Ahkam As Sulthaniyah.” El-Jizya : Jurnal 
Ekonomi Islam 12.1 (2024): 101–14. https://doi.org/10.24090/ej.v12i1.9711. 

Hakim, Rahmad. “Membandingkan Konsep Pajak (Kharâj) Yahya Bin Adam (758-818 H) 
Dan Imam al-Mawardi (974-1058 H).” TSAQAFAH 12.1 (2016): 149–66. 
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v12i1.372. 

Hakim, Rahmad, and Ririn Noviyanti. “Imām Al-Māwardī’s View on the Concept of 
Taxation (Kharaj) in al-Aḥ kām Sultḥ āniyyah.” Journal of Islamic Thought and 
Civilization 14.1 (2024): 266–82. https://doi.org/10.32350/jitc.141.16. 

IBN MAMAT ABU HANIF. “Bridging Centuries: The Relevance of Al-Mawardi’s 100 
Thoughts in Addressing Today’s Global Challenges.” Journal Of Creative Writing 
(ISSN-2410-6259) 7.1 (2023): 43–63. https://doi.org/10.70771/jocw.v7i1.75. 

———. “Bridging Centuries: The Relevance of Al-Mawardi’s 100 Thoughts in Addressing 
Today’s Global Challenges.” Journal Of Creative Writing (ISSN-2410-6259) 7.1 (2023): 
43–63. https://doi.org/10.70771/jocw.v7i1.75. 

Jamal, Jasri. “Pemikiran Qadi Al-Qudah al-Mawardi (m. 450 H/ 1058 M) Dalam Sistem 
Kehakiman Islam: Suatu Tinjauan Ringkas.” Jurnal Undang-Undang Dan 
Masyarakat 12 (2008): 101–9. https://api.semanticscholar.org/CorpusID:150543562. 

Kazwaini, Kazwaini. “EPISTIMOLOGI PERPAJAKAN DALAM PEMIKIRAN AL-
MAWARDI,” 2018. https://doi.org/https://doi.org/10.24014/AN-NIDA.V41I1.4639, 
https://api.semanticscholar.org/CorpusID:158665044. 

Md. Rafiqul Islam. “Al-Mawardi’s Paradigmatic Theory of Politics: Imamah or Khilaphah in 
Theory &amp; Practice.” Journal Of Creative Writing (ISSN-2410-6259) 7.1 (2023): 
83–99. https://doi.org/10.70771/jocw.v7i1.69. 

Muhammad Amin. “PEMIKIRAN POLITIK AL-MAWARDI.” Jurnal Politik Profetik 4.2 
(2017): 117–36. 

Nabilah, Andi Alya, Gusnata Gusnata, and Kurniati Kurniati. “Relevansi Pemikiran Etika 
Politik Islam Al-Mawardi Terkait Kepemimpinan Dalam Era Kontemporer.” Ethics 
and Law Journal: Business and Notary 2.2 (2024): 193–201. 
https://doi.org/10.61292/eljbn.203. 

Piçak, Murat, Bahar Burtan Doğan, and Abdullah Oğrak. “Abu Al-Hasan Al-Mawardi’s 
Views on Economic Policies.” Current Research Journal of Economic Theory 5.3 
(2013): 56–65. 

Rahmawati, Rahmawati. “SISTEM PEMERINTAHAN ISLAM MENURUT AL-MAWARDI 
DAN APLIKASINYA DI INDONESIA.” DIKTUM: Jurnal Syariah Dan Hukum 16.2 
(2018): 264–83. https://doi.org/10.35905/diktum.v16i2.621. 

Saprida, Qodariah Barkah, and Zuul Fitriani Umari. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam Para 
Cendekiawan Muslim. Jakarta: Kencana, 2021. 

Sobarna, Nanang, Yadi Janwari, and Dedah Jubaedah. “Sumber Pendapatan Negara 
Menurut Al-Mawardi: Analisis Konseptual Dan Relevansinya Dalam Sistem 
Ekonomi Syariah Modern.” Coopetition : Jurnal Ilmiah Manajemen 15.3 (2024): 569–
82. https://doi.org/10.32670/coopetition.v15i3.4523, 
https://journal.ikopin.ac.id/index.php/coopetition/article/view/4523. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 153-167 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

167 | Muhamad Afif Sholahudin, Mega Silvia, Yadi Janwari, Dedah Jubaedah  
Konsep Pendapatan Negara dalam Pemikiran al-Mawardi dan Relevansinya bagi Keuangan Publik  

TOJIDINOV, F. Q. “THE CONCEPT OF GOVERNMENT IN THE EARLY WORKS OF ABU 
HASAN AL-MAWARDI.” Islam in the Modern World 15.2 (2019): 89–104. 
https://doi.org/10.22311/2074-1529-2019-15-2-89-104. 

Zulkadri, Zulkadri. “Keuangan Publik Perspektif Imam Al-Māwardī Dalam Kitab Al-Ahkãm 
as- Sulṭ ãniyyah Wa Al-Wilayāt Ad-Diniyah.” Khozana 1.2 (2018): 231–44. 

  

 


