
104 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

Vol. 3, No. 1 (2026), p.104-126 
 

Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alfiyah Zubad 
pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren 
Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

Validity of Witnesses in the Study of the Book of Alfiyah Zubad in 
Book Subjects at the Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Islamic 

Boarding School in Surakarta 
 

Deny Fikriansah 
Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta  

Email: denyfikriansah@gmail.com 

 
Salman Lokollo 

Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta  
Email: salmanlokollo833@gmail.com 

 
Muhammad Rizky Zidan 

Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta  
Email: zidankartanegara16@gmail.com 

 
Article Info Abstract 

Received 
Revised 

Accepted 
Published 

 
Keywords: 

 
 
 

 
Kata kunci: 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

: 1 Desember 2025 
: 15 Desember 2025 
: 18 Desember 2025 
: 1 January 2026 
 
Witness Validity, Alfiyyah 
Zubad, Shafi'i Fiqh, 
Islamic Boarding School, 
Islamic Education, Justice 
 

Validitas Saksi, 
Alfiyyah Zubad, Fiqh 
Syafi’i, Pesantren, 
Pendidikan Islam, 
Keadilan 

This study aims to examine the concept of witness validity in Ibn 
Ruslan's Alfiyyah Zubad and its implementation in the study of 
the book at the Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Islamic 
Boarding School in Surakarta. This study is important because 
the issue of testimony is one of the main aspects of Islamic law 
that is directly related to the upholding of justice and the moral 
integrity of the community. The research method used is a 
descriptive qualitative approach with data collection techniques 
through documenting the text of the book, indirect observation, 
and online communication with sources via WhatsApp. Primary 
data was obtained from the text of Alfiyyah Zubad and 
statements from ustadz and students, while secondary data came 
from various classical fiqh books, Islamic boarding school 
education books, and related scientific journals. The results of 
the study show that Ibn Ruslan emphasized two main 
requirements for witness validity, namely personal requirements 
and substantive requirements. Personal requirements include 
justice (‘adālah), honesty, the ability to provide consistent 
testimony, and freedom from personal interests. Meanwhile, 
substantive requirements require that testimony be given based 
on direct observation (musyāhadah) and not contradictory. The 
principle of caution in accepting testimony is also a 
characteristic of Islamic law, evident in the stipulations on the 

https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index
mailto:denyfikriansah@gmail.com
mailto:salmanlokollo833@gmail.com
mailto:zidankartanegara16@gmail.com


 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

105 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

number of witnesses in cases of adultery and social transactions. 
Furthermore, research has found that the values of fiqh 
(jurisprudence) regarding testimony in Alfiyyah Zubad are not 
only taught normatively but also internalized through the 
Islamic boarding school education process as part of the moral 
development of students. 
 
Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep validitas saksi 
dalam kitab Alfiyyah Zubad karya Ibn Ruslan serta 
implementasinya dalam pembelajaran kitab di Pondok 
Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta. 
Kajian ini penting karena persoalan kesaksian merupakan salah 
satu aspek utama dalam hukum Islam yang berkaitan langsung 
dengan tegaknya keadilan dan integritas moral umat. Metode 
penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif 
deskriptif dengan teknik pengumpulan data melalui studi 
dokumentasi teks kitab, observasi tidak langsung, serta 
komunikasi daring dengan narasumber melalui WhatsApp. 
Data primer diperoleh dari teks Alfiyyah Zubad dan keterangan 
ustadz serta santri, sedangkan data sekunder berasal dari 
berbagai kitab fiqh klasik, buku pendidikan pesantren, dan 
jurnal ilmiah terkait. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ibn 
Ruslan menekankan dua syarat utama validitas saksi, yaitu 
syarat pribadi dan syarat substantif. Syarat pribadi meliputi 
keadilan (‘adālah), kejujuran, kemampuan memberikan 
kesaksian secara konsisten, dan bebas dari kepentingan pribadi. 
Sedangkan syarat substantif menuntut agar kesaksian diberikan 
berdasarkan pengamatan langsung (musyāhadah) dan tidak 
kontradiktif. Prinsip kehati-hatian dalam menerima kesaksian 
juga menjadi ciri khas hukum Islam yang tampak dalam 
ketentuan jumlah saksi pada perkara zina dan muamalah. Selain 
itu, penelitian menemukan bahwa nilai-nilai fiqh kesaksian 
dalam Alfiyyah Zubad tidak hanya diajarkan secara normatif, 
tetapi juga diinternalisasikan melalui proses pendidikan 
pesantren sebagai bagian dari pembentukan akhlak santri. 

 
How to cite: Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan. “Eksistensi Kitab Rohmatul 

Ummah Fi Ikhtilafil A’immah Sebagai Rujukan Pembelajaran Bab Nikah Di Pondok Pesantren 
Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta”, DIRASAH: Jurnal Kajian Islam, Vol. 3, No. 1 (2026): 
104-126. https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index. 

Copyright: 2026, Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-
SA 4.0) 

 

1. PENDAHULUAN 

Kesaksian (syahādah) merupakan instrumen penting dalam proses 
penegakan hukum, baik dalam sistem hukum Islam maupun sistem hukum 
modern. Dalam tradisi hukum Islam, pembahasan mengenai saksi tidak hanya 
mencakup aspek prosedural, tetapi juga aspek moral dan etika yang melekat pada 
seorang saksi. Hal ini menjadikan konsep saksi dalam fiqh bersifat komprehensif 
karena menekankan kualifikasi pribadi seperti keadilan, kejujuran, dan integritas. 
Pembahasan tersebut dapat ditemukan dalam berbagai literatur klasik, salah 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

106 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

satunya Alfiyyah Zubad, karya Imam Ibn Ruslan, yang menjadi salah satu referensi 
fiqh Syafi’i yang diajarkan luas di pesantren.1 

Kajian mengenai validitas saksi (syahādah) merupakan salah satu 
komponen penting dalam hukum Islam, terutama dalam ranah fiqh mu‘āmalāt dan 
peradilan agama. Kesaksian berfungsi sebagai alat bukti utama ketika tidak 
terdapat pengakuan atau dokumen pendukung dalam suatu perkara. Peran saksi 
menjadi sangat signifikan karena menentukan diterima atau tidaknya sebuah 
tuntutan di hadapan hakim. Dalam konteks ini, para ulama fiqh memberikan 
perhatian besar terhadap syarat-syarat saksi, klasifikasi saksi, hingga etika saksi 
dalam memberikan kesaksian.2 

Salah satu kitab fiqh yang secara ringkas namun padat membahas persoalan 
saksi adalah Alfiyyah Zubad, karya Syaikh Ahmad bin Ruslan. Kitab ini sangat 
populer di pesantren karena bahasanya ringkas dan memuat inti ajaran fiqh Syafi’i. 
Di banyak pesantren tradisional, termasuk Pondok Pesantren Raudlatul Muhibbin 
Al-Mustainiyyah Surakarta, kitab ini menjadi kurikulum wajib untuk 
memperkenalkan santri pada struktur dasar fiqh. Bab saksi dalam Alfiyyah Zubad 
memberikan fondasi kuat tentang syarat keadilan saksi, larangan kesaksian palsu, 
serta mekanisme pembuktian dalam hukum Islam.3 

Pembelajaran fiqh di pesantren tidak hanya bertujuan memahami hukum 
secara tekstual, tetapi juga membentuk karakter moral santri. Materi tentang 
validitas saksi sangat relevan untuk membangun pribadi yang jujur, amanah, dan 
memiliki integritas tinggi. Nilai-nilai ini diperlukan dalam kehidupan sosial 
masyarakat. Dengan demikian, penting untuk mengkaji bagaimana konsep 
validitas saksi disampaikan, dipahami, dan diinternalisasi dalam proses 
pembelajaran di pesantren.4 

Kitab Alfiyyah Zubad dikenal sebagai teks ringkas namun padat, membahas 
berbagai bab fiqh dari ibadah hingga muamalah. Salah satu bagian pentingnya 
adalah pembahasan mengenai kesaksian dan syarat-syaratnya. Materi ini tidak 
hanya relevan secara fiqh, tetapi juga memiliki implikasi etis bagi para santri yang 
mempelajari kitab tersebut. Santri dituntut bukan hanya memahami ketentuan 
hukum, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai kejujuran dan amanah sebagai 
wujud dari akhlak seorang saksi.5 

Pengajaran kitab fiqh di pesantren seperti Pondok Pesantren Raudlatul 
Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta memiliki peran besar dalam membentuk 
pemahaman santri mengenai hukum Islam. Pengajaran Alfiyyah Zubad khususnya 
membantu santri memahami konsep dasar pembuktian, termasuk bagaimana saksi 
diposisikan dalam struktur hukum Islam. Dalam konteks modern, kesaksian juga 
menjadi salah satu alat bukti paling penting baik dalam perkara pidana, perdata, 

 
1 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqh Islam wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1985 
2 Al-Syirazi, Al-Muhadzdzab (Beirut: Dar al-Fikr, 2002), hlm. 412. 
3 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren (Jakarta: LP3ES, 2011), hlm. 67. 
4 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta: INIS, 1994), hlm. 112. 
5 Ibn Ruslan, Alfiyyah Zubad, Kairo: Dar al-Hadith, t.t. Versi digital dapat diakses melalui: 

https://waqfeya.net/book.php?bid=12900 

https://waqfeya.net/book.php?bid=12900


 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

107 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

maupun perdata agama. Karena itu, melihat bagaimana pesantren memahami dan 
mengajarkan konsep ini menjadi menarik untuk dikaji lebih dalam.6 

Kajian fiqh klasik seperti yang terdapat dalam Alfiyyah Zubad sangat relevan 
ketika dihadapkan pada problem keadilan dan integritas saksi di masa kini. Di 
banyak persidangan modern, kualitas saksi sering menjadi persoalan, mulai dari 
keberpihakan, kurangnya kredibilitas, hingga manipulasi kesaksian. Hal ini 
menunjukkan pentingnya etika kesaksian yang sebenarnya telah diajarkan dalam 
tradisi Islamic jurisprudence. Relevansi inilah yang membuat penelitian terhadap 
validitas saksi versi fiqh klasik menjadi penting untuk dikaitkan dengan praktik 
hukum modern, khususnya di Indonesia.7 

Kajian ini menelusuri validitas saksi dalam perspektif Alfiyyah Zubad serta 
bagaimana penerapannya dalam pembelajaran mata pelajaran kitab di Pondok 
Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta. Analisis ini penting 
karena dapat memperlihatkan relevansi kitab klasik dengan konteks pendidikan 
pesantren masa kini. Selain itu, penelitian ini dapat memberikan gambaran 
bagaimana pesantren membangun moralitas santri melalui pendekatan fiqh.8 
 

2. METODE PENELITIAN 
Metodologi penelitian merupakan fondasi yang menentukan arah, kualitas, 

dan validitas hasil penelitian. Pada penelitian berjudul Validitas Saksi dalam Kajian 
Kitab Alfiyyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 
Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta, pendekatan metodologis digunakan untuk 
mengungkap bagaimana konsep kesaksian dalam kitab klasik dipelajari dan 
dipahami oleh santri, serta bagaimana implementasinya dalam pembelajaran kitab 
di pesantren. Karena penelitian ini mengkaji teks sekaligus fenomena 
pembelajaran, maka metodologi yang digunakan harus mampu menjangkau kedua 
aspek tersebut secara komprehensif. Selain itu, penelitian ini memiliki kondisi 
khusus berupa keterbatasan akses wawancara langsung; seluruh komunikasi 
dengan narasumber dilakukan melalui pesan WhatsApp. Oleh sebab itu, 
diperlukan adaptasi metodologis agar data yang diperoleh tetap valid, akurat, dan 
dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, yaitu 
pendekatan yang berorientasi pada pemahaman makna dan konteks suatu 
fenomena secara mendalam, bukan pada data statistik. Pendekatan ini dianggap 
paling tepat karena fokus penelitian terletak pada pemahaman terhadap teks fiqh, 
proses pembelajaran kitab, serta persepsi santri dan pengajar terhadap materi 
kesaksian. Pendekatan deskriptif memungkinkan peneliti menggambarkan 
fenomena sebagaimana adanya tanpa melakukan manipulasi terhadap objek 
penelitian. Melalui pendekatan ini, peneliti dapat menginterpretasikan makna di 

 
6 A. Rahman I. Doi, Shari’ah: The Islamic Law, London: Ta-Ha Publishers, 1984. Diakses 

melalui: https://archive.org/details/shariah-islamic-law 
7 Direktorat Jenderal Badan Peradilan Agama, “Pembuktian dalam Perkara Perdata 

Agama,” Mahkamah Agung RI. Diakses melalui: https://badilag.mahkamahagung.go.id/ 
8 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2019), 

hlm. 129. 

https://archive.org/details/shariah-islamic-law
https://badilag.mahkamahagung.go.id/


 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

108 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

balik praktik pendidikan dan tradisi keilmuan pesantren, sehingga hasilnya 
memberikan gambaran menyeluruh tentang hubungan antara teks fiqh klasik dan 
pembentukan nilai-nilai moral santri. 

Selain itu, pendekatan kualitatif memungkinkan analisis yang lebih 
mendalam terhadap struktur teks Alfiyyah Zubad dan relevansinya dengan 
pendidikan karakter. Dalam tradisi kajian kitab kuning, teks bukan sekadar bahan 
ajar, melainkan sumber nilai dan moral. Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya 
berupaya memahami isi kitab, tetapi juga melihat bagaimana teks tersebut 
diinternalisasi dalam proses pendidikan di pesantren. Dengan demikian, penelitian 
ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pemahaman tentang 
bagaimana nilai-nilai hukum Islam dihidupkan kembali melalui sistem pendidikan 
tradisional pesantren. 

Penelitian ini dilakukan di Pondok Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-
Mustainiyyah, yang berlokasi di Surakarta, Jawa Tengah. Pesantren ini dipilih 
karena memiliki tradisi kuat dalam pengajaran kitab fiqh klasik, terutama Alfiyyah 
Zubad karya Ibn Ruslan. Selain itu, pesantren ini dikenal menerapkan metode 
pembelajaran khas pesantren seperti sorogan, bandongan, dan hafalan bait. 
Pemilihan lokasi ini didasarkan pada pertimbangan bahwa lembaga tersebut secara 
aktif mengajarkan materi kesaksian dalam kurikulum fiqh tingkat menengah, 
sehingga sangat relevan dengan fokus penelitian tentang validitas saksi dalam 
perspektif fiqh Syafi‘i. 

Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua, yaitu data primer dan 
sekunder. Sumber data primer berupa teks kitab Alfiyyah Zubad, khususnya bagian 
yang membahas kesaksian, serta informasi dari ustadz dan santri Pondok Pesantren 
Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah yang menjadi subjek penelitian. Namun, 
komunikasi dengan narasumber dilakukan melalui pesan WhatsApp, bukan 
wawancara tatap muka, karena adanya keterbatasan jarak dan kebijakan internal 
pesantren yang membatasi interaksi langsung dengan pihak luar. Meskipun 
demikian, data yang diperoleh dari percakapan WhatsApp tetap dapat 
dikategorikan sebagai data primer karena berasal langsung dari sumber yang 
memiliki otoritas terhadap materi pembelajaran kitab. 

Sumber data sekunder dalam penelitian ini meliputi berbagai literatur yang 
mendukung analisis, seperti kitab fiqh klasik al-Majmū‘, Mughnī al-Muḥ tāj, al-
Umm, dan Fatḥ  al-Wahhāb, yang memberikan dasar hukum tentang kesaksian 
dalam mazhab Syafi‘i. Selain itu, digunakan juga buku-buku mengenai sistem 
pendidikan pesantren dan pembelajaran kitab kuning, jurnal ilmiah tentang 
hukum pembuktian Islam, saksi, serta pendidikan Islam, dan artikel daring yang 
relevan serta memiliki kredibilitas akademik. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 
3.1. Kajian Teoretis Tentang Kesaksian Dalam Hukum Islam 

Kesaksian (syahādah) merupakan salah satu alat bukti utama dalam hukum 
Islam. Para fuqaha menempatkan kesaksian sebagai metode pembuktian yang 
sangat penting setelah pengakuan (iqrār) dan sumpah (yamin). Kesaksian dianggap 
sebagai sarana untuk menjaga hak manusia dan mencegah terjadinya kezaliman. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

109 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

Dalam fiqh Syafi’i, kesaksian harus memenuhi beberapa syarat, antara lain akil 
baligh, Islam, merdeka, adil, serta memiliki daya ingat yang baik.9 

Konsep ‘adālah (integritas moral saksi) menjadi syarat pokok yang 
membedakan sistem kesaksian Islam dengan sistem pembuktian modern. Ulama 
mendefinisikan ‘adālah sebagai keadaan seseorang yang tidak melakukan dosa 
besar, tidak terus-menerus melakukan dosa kecil, menjauhi hal-hal yang merusak 
martabat, dan menjaga akhlak dalam pergaulan sosial.10 

Dalam hukum Islam klasik, kesaksian tidak hanya dipandang sebagai 
penyampaian informasi, tetapi juga sebagai amanah. Hal ini terlihat dari banyak 
ayat Al-Qur’an yang memerintahkan manusia untuk berlaku adil dan jujur dalam 
memberikan kesaksian, seperti QS. Al-Māidah ayat 8 dan QS. Al-Baqarah ayat 282. 
Ulama ushul fiqh sepakat bahwa kewajiban menyampaikan keterangan yang benar 
merupakan bagian dari menjaga kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah).11 

Secara garis besar, pembahasan saksi dalam fiqh Syafi’i meliputi: 
1. definisi saksi, 
2. syarat saksi, 
3. larangan kesaksian palsu, 
4. jumlah saksi sesuai jenis perkara, 
5. tata cara penyampaian kesaksian di hadapan hakim, dan 
6. sebab-sebab tertolaknya kesaksian. 

Konsep-konsep inilah yang kemudian dipadatkan oleh para ulama ke dalam 
kitab nadzam seperti Alfiyyah Zubad agar dapat dipelajari santri secara mudah dan 
sistematis. 
 
3.2. Sejarah Singkat Pondok Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia. Salah 
satu ciri khasnya adalah penggunaan kitab kuning sebagai materi utama dalam 
pembelajaran. Kitab kuning tidak hanya mengajarkan hukum Islam, tetapi juga 
metode berpikir, kedisiplinan intelektual, dan etika. Menurut Dhofier, tradisi 
pesantren bertumpu pada tiga aspek: pewarisan otoritas keilmuan, pembentukan 
karakter, dan interaksi sosial berbasis adab.12 

Dalam konteks pembelajaran fiqh, pesantren menggunakan dua metode 
utama: bandongan (guru membaca, santri menyimak dan membuat catatan) dan 
sorogan (santri membaca, guru membetulkan). Metode ini memungkinkan santri 
mempelajari kitab secara komprehensif serta memahami makna setiap bait.13 

Pondok Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 
merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam yang memiliki akar tradisi 
keilmuan klasik sekaligus terbuka terhadap perkembangan pendidikan modern. 
Pesantren ini berdiri dengan semangat melestarikan ajaran Islam melalui 
pendekatan tafaqquh fi ad-din, yakni memperdalam pemahaman agama secara 

 
9 Al-Syirbini, Mughni al-Muhtaj (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994), hlm. 287. 
10 Al-Ghazali, Ihya’ Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2005), hlm. 52. 
11 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh (Kairo: Dar al-Fikr, 1958), hlm. 314. 
12 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren (Jakarta: LP3ES, 2011), hlm. 60. 
13 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta: INIS, 1994), hlm. 140 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

110 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

komprehensif. Sejarah pendiriannya tidak lepas dari peran para kiai lokal yang 
memiliki perhatian besar terhadap dunia pendidikan Islam dan kebutuhan 
masyarakat akan lembaga yang mampu mencetak generasi berakhlak, berilmu, dan 
berkomitmen pada nilai-nilai keislaman.14 

Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta termasuk 
pesantren yang mempertahankan tradisi kajian kitab kuning. Santri mempelajari 
kitab fiqh dari tingkat dasar hingga tingkat menengah, termasuk Safinah al-Najah, 
Fath al-Qarib, dan Alfiyyah Zubad. Pembelajaran ini tidak hanya bertujuan 
menguasai fiqh, tetapi juga menanamkan nilai moral seperti kejujuran, kehati-
hatian, dan tanggung jawab.15 

Pada masa awal berdirinya, pesantren ini masih berupa lembaga pendidikan 
tradisional dengan jumlah santri yang sangat terbatas. Pengajaran dilakukan secara 
sederhana menggunakan metode klasik pesantren seperti bandongan dan sorogan. 
Namun seiring berkembangnya zaman, pesantren mulai memperluas jangkauan 
pendidikan, meningkatkan fasilitas, serta mengembangkan kurikulum agar selaras 
dengan kebutuhan pendidikan modern, tanpa meninggalkan karakteristik 
tradisional yang menjadi ciri khas pesantren. 

Dalam perkembangannya, pesantren ini berhasil menjadi salah satu 
lembaga rujukan fiqh di wilayah Surakarta. Hal ini karena fokus pengajarannya 
yang menekankan pada pemahaman kitab-kitab fiqh standar, termasuk Fathul 
Qarib, Fathul Mu’in, Taqrib, Alfiyyah Zubad, dan berbagai literatur Syafi’iyah 
lainnya. Kualitas pengajaran fiqh ini membuat pesantren memiliki reputasi yang 
kuat dalam bidang kajian hukum Islam. 

Selain itu, pesantren juga menerapkan sistem pendidikan berasrama yang 
menekankan kedisiplinan dan pembentukan karakter. Santri mengikuti kegiatan 
harian yang terstruktur, seperti mengaji kitab kuning, musyawarah, kegiatan 
ibadah berjamaah, serta pengembangan kemampuan retorika dan kepemimpinan. 
Pesantren ini memadukan pendidikan formal dan nonformal, sehingga santri dapat 
memperoleh pengetahuan agama secara mendalam sekaligus pendidikan umum 
melalui sekolah atau madrasah mitra. 
 
3.3. Struktur Kurikulum Mata Pelajaran Kitab 

Kurikulum kitab kuning di Pondok Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-
Mustainiyyah dirancang untuk membangun pemahaman santri secara bertahap. 
sistemnya gradual, dimulai dari kitab-kitab dasar hingga kitab-kitab tingkat 
menengah dan tinggi. Kurikulum ini mengacu pada tradisi pesantren salaf yang 
menitikberatkan pada pemahaman turats (literatur klasik), dengan penguatan pada 
fiqh, nahwu, tafsir, dan akhlak. 

Mata pelajaran kitab di pesantren ini tidak hanya mengajarkan isi kitab 
secara literal, tetapi juga memahami metodologi berpikir para ulama. Para kiai 

 
14 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 1982. Akses: 

https://archive.org/details/tradisi-pesantren 
15 Syamsul Anwar, “Integritas Moral dalam Hukum Saksi,” Jurnal Hukum Islam, Vol. 5, No. 

2 (2017), hlm. 45. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

111 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

menekankan manhaj istidlal (pola pengambilan dalil), sehingga santri mampu 
memahami sebab-sebab hukum dan logika syariat.16 
 
3.4. Metode Pengajaran Kitab Kuning 

Pembahasan mengenai validitas saksi dalam kitab-kitab fiqh merupakan 
satu tema penting dalam hukum Islam. Dalam konteks mazhab Syafi’i, salah satu 
rujukan yang paling sering dipelajari di pesantren ialah Alfiyyah Zubad karya Ibn 
Ruslan, sebuah nadzam yang merangkum inti fiqh dalam seribu bait. Karya ini tidak 
hanya menyinggung syarat-syarat sah ibadah dan interaksi muamalah, tetapi juga 
menjelaskan secara komprehensif tentang syarat-syarat saksi, kualifikasi moralnya, 
serta situasi yang menjadikan kesaksian diterima atau ditolak. 

Santri di Pondok Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 
mempelajari kitab ini melalui metode tradisional seperti sorogan dan bandongan. 
Oleh karena itu, pemahaman konsep validitas saksi secara mendalam sangat 
penting bukan hanya untuk melengkapi pengetahuan fiqh, tetapi juga untuk 
membentuk karakter jujur, amanah, dan bertanggung jawab sebagai cerminan nilai 
moral saksi dalam Islam. Bab ini menguraikan secara analitis bagaimana Alfiyyah 
Zubad memposisikan saksi, apa syaratnya, bagaimana bentuk-bentuk kesaksian 
diterima, serta bagaimana relevansi pengaturannya terhadap hukum Islam secara 
umum. 
 
3.5. Posisi Alfiyyah Zubad dalam Kurikulum Pesantren 

Kitab Alfiyyah Zubad memiliki posisi strategis dalam pembelajaran fiqh 
karena dua alasan utama: kandungannya yang ringkas namun luas, dan bentuk 
nadzamnya yang memudahkan santri dalam menghafal dan memahami konsep. 
Kitab ini membahas berbagai aspek fiqh secara sistematis mulai dari ibadah, 
muamalah, jinayah, hingga kesaksian. Dalam struktur kurikulum pesantren, 
Alfiyyah Zubad ditempatkan sebagai kitab tingkat menengah-atas, biasanya 
dipelajari oleh santri senior. 

Posisi kitab ini sangat penting terutama dalam pembahasan kesaksian. Di 
pesantren, materi kesaksian bukan hanya dipahami sebagai teori hukum, tetapi 
juga dijadikan bahan pembentukan akhlak. Nilai-nilai seperti kejujuran, amanah, 
kehati-hatian dalam berbicara, serta tanggung jawab sosial ditanamkan melalui 
pengajaran bait-bait yang mengatur syarat saksi. 
 
3.6. Relevansi Pengajaran Fiqh Kesaksian bagi Santri 

Mengajarkan bab kesaksian kepada santri memiliki relevansi luas. Pertama, 
materi ini menanamkan dasar etika hukum: santri diajarkan bahwa menjadi saksi 
bukan hanya sekadar menyampaikan informasi, tetapi juga mempertaruhkan 
integritas moral. Kedua, santri yang nantinya terjun ke masyarakat sebagai tokoh 
agama atau pemimpin akan sering dimintai pendapat atau bahkan menjadi saksi 
dalam berbagai perkara. 

 
16 M. Yahya Harun, Hukum Pembuktian dalam Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

112 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

Selain itu, pengajaran fiqh kesaksian memperkuat pemahaman santri 
mengenai pentingnya keadilan dalam proses hukum. Fiqh klasik mengajarkan 
bahwa kesaksian palsu merupakan dosa besar yang berbahaya bagi pelakunya dan 
merusak keadilan masyarakat.17 Hal ini menjadi dasar etika sosial yang penting 
untuk diinternalisasi oleh santri. 
 
3.7. Validitas Saksi Menurut Alfiyyah Zubad 

Dalam hukum Islam, saksi (syāhid) memiliki kedudukan sentral sebagai 
instrumen pembuktian. Dalam fiqh Syafi’i, kesaksian tidak hanya berfungsi sebagai 
alat untuk menguatkan klaim suatu pihak, tetapi juga salah satu syarat sah dalam 
beberapa transaksi dan akad tertentu. Syahādah dipandang sebagai pernyataan 
kebenaran yang disampaikan seorang individu terhadap suatu kejadian yang ia 
ketahui melalui penglihatan atau pendengaran langsung.18 

Ibn Ruslan dalam Alfiyyah Zubad merangkum ketentuan kesaksian dari 
berbagai sumber fiqh seperti al-Umm, al-Majmu’, dan al-Mughni. Kesaksian 
dijelaskan sebagai proses penyampaian informasi yang harus jujur, tidak berpihak, 
dan tidak melanggar prinsip keadilan. Ia juga menegaskan bahwa syarat saksi bukan 
hanya aspek fisik, tetapi lebih dominan pada aspek moral atau khuluqiyyah. Dalam 
hal ini, mazhab Syafi’i mengelompokkan syarat saksi ke dalam tiga kategori: syarat 
terkait pribadi saksi, syarat terkait substansi kesaksian, dan syarat terkait proses 
persaksian. 

Pembahasan mengenai validitas saksi (syahādah) dalam hukum Islam 
merupakan aspek fundamental dalam fiqh pembuktian. Dalam tradisi mazhab 
Syafi’i, kesaksian bukan hanya dipahami sebagai alat untuk mengungkap fakta, 
tetapi juga sebagai amanah syariat yang memerlukan integritas moral tinggi. Hal 
ini selaras dengan konsep al-bayyinah, yaitu segala bentuk keterangan yang dapat 
menunjukkan kebenaran. Dalam konteks ini, saksi memegang posisi strategis 
karena keterangannya sering kali menjadi penentu putusan hakim. Imam al-
Nawawi menegaskan bahwa kesaksian dalam syariat dibangun atas dasar keadilan, 
kejujuran, dan kejelasan informasi, sehingga tidak boleh diberikan oleh seseorang 
yang dikenal tidak memiliki komitmen moral.19 

Kitab Alfiyyah Zubad karya Ibn al-Rifā’ī menjadi salah satu referensi fiqh 
ringkas yang banyak digunakan di pesantren, termasuk dalam materi tentang 
kesaksian. Dalam bait-bait singkatnya, kitab ini merumuskan syarat sahnya saksi: 
Islam, baligh, berakal, merdeka, adil, serta bebas dari kepentingan langsung 
terhadap objek perkara. Keistimewaan Alfiyyah Zubad terletak pada gaya nadzam 
yang memudahkan santri menghafal prinsip-prinsip utama fiqh. Di bab kesaksian, 
Ibn al-Rifā’ī menyebutkan bahwa sifat adil merupakan syarat utama, dan keadilan 

 
17 Mustafa al-Bugha, Fiqh al-Manhaji ‘ala Madzhab al-Syafi’i, Beirut: Dar al-Qalam, 1997. 

Akses: https://ketabpedia.com/ 
18 Ibn Ruslan, Alfiyyah Zubad, Kairo: Dar al-Hadith, t.t., 

https://waqfeya.net/book.php?bid=12900 
19 Imam al-Nawawī, Al-Majmū’ Syarḥ al-Muhażżab, Beirut: Dār al-Fikr, 2000. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

113 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

tersebut tidak terbatas pada pencegahan dari dosa besar, tetapi juga menjauhi 
kebiasaan melakukan dosa kecil.20 

Konsep ‘adālah dalam kesaksian merupakan salah satu aspek terpenting 
dalam fiqh mazhab Syafi’i. Ulama Syafi’iyyah mensyaratkan bahwa saksi harus 
memiliki integritas moral yang diakui oleh masyarakat. Integritas tersebut 
tercermin dari konsistensinya menjalankan ibadah, keterhindaran dari perilaku 
maksiat, tidak dikenal sebagai pembohong, serta tidak terlibat dalam aktivitas yang 
merendahkan muru’ah (harga diri).21 Dengan demikian, validitas saksi tidak hanya 
dilihat dari sisi rasional seperti kemampuan memahami peristiwa, tetapi juga dari 
sisi spiritual dan moral. Inilah yang membuat hukum Islam berbeda dengan sistem 
pembuktian positif yang cenderung menilai saksi dari aspek legal-formal semata. 

Selain aspek moral, kitab Alfiyyah Zubad juga menyinggung kondisi-kondisi 
yang menyebabkan kesaksian tertolak (jarḥ  al-syahādah). Kesaksian dianggap tidak 
valid apabila saksi terlibat dalam permusuhan yang kuat dengan pihak yang 
bersengketa, memiliki hubungan kepentingan, atau pernah terbukti memberikan 
kesaksian palsu. Para ulama juga sepakat bahwa saksi yang sering berdusta dalam 
kehidupan sehari-hari tidak dapat dipercaya dalam perkara hukum, meskipun ia 
hafal kronologi kejadian.⁴ Prinsip ini menunjukkan bahwa fiqh membangun 
keadilan bukan hanya pada kebenaran fakta, tetapi juga pada kredibilitas pembawa 
fakta.22 

Dalam konteks pembelajaran pesantren, materi ini diajarkan dengan 
menggabungkan kajian teks (dirasah matn) dan penjelasan guru (syarḥ ). Di Pondok 
Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta, pembelajaran Alfiyyah 
Zubad dilakukan melalui metode bandongan dan sorogan. Metode bandongan 
memungkinkan santri menerima pemahaman dari guru secara langsung, 
sementara metode sorogan memberikan kesempatan kepada santri untuk 
membaca matn di hadapan guru agar dikoreksi. Melalui metode ini, pemahaman 
tentang kesaksian tidak hanya berhenti pada hafalan bait, tetapi juga pada 
internalisasi nilai akhlaknya.23 

Proses pembelajaran kesaksian di pesantren tidak hanya menekankan aspek 
teori, tetapi juga dimaksudkan untuk membentuk karakter santri. Guru tidak 
sekadar menjelaskan syarat sahnya saksi, tetapi juga menanamkan pentingnya 
kejujuran dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, guru menganalogikan kebiasaan 
berkata benar dalam kehidupan santri seperti tidak berbohong kepada sesama 
teman atau tidak menutupi kesalahan sebagai syarat munculnya perilaku ‘adālah. 
Dengan demikian, pembelajaran kesaksian dalam kitab fiqh menjadi media 
tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang menghubungkan antara hukum dan etika.24 

Relevansi ajaran Alfiyyah Zubad mengenai saksi sangat besar dalam dunia 
modern. Masyarakat hari ini menghadapi masalah serius berupa penyebaran 
informasi palsu, fitnah digital, dan manipulasi fakta. Prinsip-prinsip ‘adālah dalam 

 
20 Ibn al-Rifā‘ī, Alfiyyah az-Zubad, Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003. 
21 Al-Syirbīnī, Mughni al-Muhtaj, Beirut: Dār al-Fikr, 1994. 
22 Wahbah az-Zuḥaylī, Fiqh al-Islām wa Adillatuhu, Damaskus: Dār al-Fikr, 1985. 
23 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011. 
24 Abdurrahman Mas’ud, Intelektual Pesantren, Yogyakarta: LKiS, 2004. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

114 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

kesaksian dapat menjadi solusi normatif melalui pendidikan pesantren yang 
mengajarkan verifikasi informasi (tabayyun), objektivitas, dan amanah. Hal ini 
selaras dengan pesan Al-Qur’an agar tidak mengikuti sumber informasi yang tidak 
jelas. Karenanya, ajaran klasik ini dapat menjadi fondasi epistemologis dalam 
membangun generasi yang bertanggung jawab terhadap informasi.25 

Dari perspektif hukum positif, konsep saksi dalam fiqh memiliki titik temu 
dengan hukum acara perdata maupun pidana, yakni pada aspek integritas saksi. 
Walaupun hukum modern tidak mensyaratkan saksi harus “adil” secara spiritual, 
namun konsep kredibilitas tetap menjadi indikator utama bagi hakim dalam 
menilai kesaksian. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai dalam fiqh, khususnya dalam 
Alfiyyah Zubad, memiliki relevansi lintas zaman. Pesantren yang mengajarkan 
kitab ini secara tidak langsung menyiapkan santri untuk memahami moralitas 
hukum yang bersifat universal.26 

Dengan demikian, kajian validitas saksi dalam Alfiyyah Zubad memberikan 
gambaran bahwa hukum Islam memadukan unsur moral dan rasional sekaligus. 
Kriteria kesaksian tidak hanya memastikan fakta disampaikan dengan benar, tetapi 
juga memastikan pembawa fakta memiliki kelayakan moral. Hal ini memberikan 
kedalaman yang tidak umum ditemukan dalam sistem hukum modern. Oleh 
karena itu, pembelajaran materi ini di pesantren menempati posisi sangat penting 
dalam membentuk karakter santri yang berakhlak dan cakap secara hukum.27 

Bagian pertama pembahasan ini menegaskan bahwa Alfiyyah Zubad 
meletakkan kerangka validitas saksi yang kuat, komprehensif, dan berorientasi 
pada keadilan substantif. Pengajaran materi ini tidak hanya meningkatkan 
pengetahuan fikih santri, tetapi juga membentuk identitas moral yang dibutuhkan 
dalam kehidupan sosial. Pada bagian selanjutnya, pembahasan akan menguraikan 
implementasi lebih spesifik serta analisis komparatif dengan hukum pembuktian 
kontemporer.28 
 
3.8. Validitas Saksi dan Relevansinya dalam Konteks Sosial Pesantren 

Dalam proses pendidikan di pesantren, validitas saksi sebagaimana 
dijelaskan dalam Alfiyyah Zubad bukan hanya dipahami sebagai teori hukum, tetapi 
juga sebagai pedoman moral yang menuntun perilaku santri. Pondok Pesantren 
Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah memandang bahwa nilai-nilai kesaksian 
harus diinternalisasikan melalui pembiasaan akhlak sehari-hari. Guru-guru sering 
menekankan bahwa kesaksian yang benar lahir dari hati yang bersih dan perilaku 
yang jujur. Pesan ini sesuai dengan semangat para ulama yang menyatakan bahwa 
kemuliaan akhlak merupakan fondasi utama keadilan saksi.29 

Dalam tradisi fiqh Syafi’i, salah satu aspek penting yang menentukan 
validitas kesaksian adalah muru’ah, yaitu kehormatan dan kelayakan perilaku 
seseorang. Santri diajarkan bahwa muru’ah bukan sekadar sopan santun, tetapi 

 
25 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2006. 
26 M. Yahya Harun, Hukum Pembuktian Islam dan Positif, Jakarta: Kencana, 2015. 
27 Hasbi ash-Shiddieqy, Pengantar Fiqh Muamalah, Jakarta: Bulan Bintang, 1997. 
28 Jaih Mubarok, Metodologi Hukum Islam, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2014. 
29 Hasyim Asy’ari, Adab al-‘Alim wa al-Muta’allim, Jombang: Maktabah Tebuireng, 2016. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

115 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

sebuah standar moral yang menuntut konsistensi dalam menjaga etika dalam 
aktivitas sehari-hari. Misalnya, perilaku ringan seperti menipu teman, mengambil 
barang tanpa izin, atau berkata kotor dianggap cukup untuk merusak muru’ah 
dalam konteks saksi. Oleh karena itu, materi ini memiliki dampak langsung pada 
pembentukan kedisiplinan moral di pesantren.30 

Pentingnya muru’ah dan ‘adālah membuat pembelajaran materi saksi 
menjadi alat bagi pesantren untuk membentuk kultur yang menolak segala bentuk 
manipulasi, kebohongan, dan pencitraan palsu. Di era media sosial, santri 
menghadapi tantangan baru berupa godaan untuk membuat konten tidak jujur, 
memanipulasi informasi, atau membesar-besarkan fakta. Penguasaan materi fiqh 
saksi membantu mereka memahami bahwa kejujuran bukan hanya tuntutan 
akademik, tetapi juga kewajiban agama yang memiliki implikasi hukum nyata.31 

Salah satu nilai penting yang juga menjadi bagian dari pembahasan saksi 
adalah prinsip tabayyun, yaitu verifikasi sebelum menerima atau menyampaikan 
informasi. Meski istilah tabayyun tidak muncul eksplisit dalam Alfiyyah Zubad, 
namun maknanya sangat relevan dalam syarat ‘adālah. Santri diajarkan bahwa 
seorang saksi harus memastikan kebenaran informasi dan tidak bergegas 
menyampaikan sesuatu sebelum yakin. Prinsip ini mendapat landasan kuat dari 
QS. Al-Hujurat: 6 yang memerintahkan umat Islam untuk memeriksa informasi 
dari orang fasik. Prinsip ini memperkuat integritas saksi dan mencegah munculnya 
kesaksian palsu. 

Dalam praktik pembelajaran, guru juga membahas perbedaan antara saksi 
langsung (syahādah musyāhadah) dan saksi berdasarkan pengetahuan (syahādah 
‘alā al-sam’). Santri sering kali diberikan contoh kasus untuk memahami bahwa 
kesaksian harus berdasarkan pengamatan langsung, bukan asumsi atau cerita dari 
orang lain. Hal ini menegaskan bahwa syariat Islam sangat ketat dalam menjaga 
objektivitas. Bahkan, kesaksian berdasarkan dugaan kuat tetap tidak diterima 
selama tidak didukung bukti lain yang menguatkan. Pendekatan pembelajaran 
berbasis contoh seperti ini efektif karena santri bisa menghubungkan teks kitab 
dengan realitas sosial.32 

Lebih jauh, guru dalam pesantren sering menekankan konsep tahammul 
(proses menerima kesaksian) dan ada’ (proses menyampaikan kesaksian). Dua fase 
ini menunjukkan bahwa kesaksian bukan hanya tentang apa yang disampaikan, 
tetapi juga tentang bagaimana saksi memperoleh informasi tersebut. Santri 
diajarkan pentingnya mencatat waktu, tempat, dan situasi ketika melihat suatu 
kejadian agar tidak terjadi perubahan memori. Penekanan pada aspek teknis seperti 
ini menunjukkan bahwa fiqh Islam tidak hanya mengajarkan moralitas, tetapi juga 
metode pengumpulan fakta yang sistematis.33 

Relevansi ajaran fiqh mengenai saksi semakin tampak ketika dihubungkan 
dengan problem sosial kontemporer, seperti maraknya hoaks. Dunia digital 

 
30 Abu Ishaq al-Syirazi, al-Muhadzdzab, Beirut: Dar al-Fikr, 1995. 
31 Wahbah az-Zuḥaylī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, Damaskus: Dar al-Fikr, 1986. 
32 Al-Nawawī, Raudhatut Thalibin, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1992. 
33 Mustafa al-Khin, al-Fiqh al-Manhajī ‘ala Madzhab al-Syafi’i, Damaskus: Dar al-Qalam, 

2005. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

116 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

menciptakan fenomena “kesaksian tanpa tanggung jawab”, yaitu penyebaran 
informasi yang dilakukan tanpa verifikasi. Dalam konteks ini, pendidikan pesantren 
dapat memainkan peran penting dalam membentuk budaya literasi informasi. Nilai 
tabayyun, ‘adālah, dan objektivitas yang diajarkan dalam Alfiyyah Zubad 
memberikan landasan epistemologis untuk melawan penyalahgunaan informasi.34 

Kesaksian juga memiliki dimensi psikologis, terutama terkait kemampuan 
santri untuk mengatasi tekanan eksternal. Dalam tradisi pesantren, santri dididik 
agar tidak mudah terpengaruh lingkungan dalam berkata benar. Latihan-latihan 
mental ini penting karena seorang saksi dalam perkara hukum sering menghadapi 
tekanan sosial, ancaman, atau bujukan. Guru menjelaskan bahwa salah satu alasan 
syarat ‘adālah ditetapkan adalah agar saksi memiliki keteguhan hati dan tidak 
mudah berubah karena intervensi pihak lain. Pendidikan karakter inilah yang 
menjadi pembeda utama antara pendekatan pesantren dengan kurikulum hukum 
modern.35 

Salah satu nilai fundamental yang memiliki kaitan erat dengan pembahasan 
saksi dalam hukum Islam adalah prinsip tabayyun, yaitu sikap berhati-hati dan 
melakukan verifikasi terhadap setiap informasi sebelum diterima maupun 
disampaikan. Meskipun istilah tabayyun tidak disebutkan secara eksplisit dalam 
Alfiyyah Zubad, namun makna substansialnya sangat selaras dengan syarat ‘adālah 
(keadilan moral) bagi seorang saksi. Dalam konteks ini, seorang saksi yang adil 
bukan hanya diukur dari ketaatannya secara lahiriah, tetapi juga dari 
kemampuannya untuk menahan diri agar tidak terburu-buru menyampaikan 
sesuatu yang belum pasti kebenarannya. Tabayyun mengajarkan sikap verifikatif, 
yaitu memastikan bahwa pernyataan yang keluar dari lisan seseorang benar-benar 
bersumber dari pengamatan langsung dan bukan hasil interpretasi atau kabar 
burung. 

Landasan prinsip tabayyun ini bersumber dari firman Allah SWT dalam QS. 
al-Ḥ ujurāt ayat 6: 

يَ ُّهَا  بُ وْا انَْ  فَ تَ بَ ي َّنُ واْا بنَِ بَا   فاَسِق    جَاۤءكَُمْ   اِنْ  آمَنُ واْا الَّذِيْنَ  يٰآ فَ تُصْبِحُوْا بَِِهَالَة     قَ وْمًا تُصِي ْ  
نٓدِمِيَْ  فَ عَلْتُمْ  مَا عَلٓى  

“Hai orang-orang yang beriman, jika datang kepadamu orang fasik membawa suatu 
berita, maka periksalah dengan teliti, agar kamu tidak menimpakan musibah kepada 
suatu kaum tanpa mengetahui keadaannya yang menyebabkan kamu menyesal atas 
perbuatanmu itu.” 

Ayat ini menjadi dalil normatif bahwa dalam Islam, tidak ada ruang bagi 
seseorang untuk menyampaikan atau menjadi perantara informasi tanpa proses 
konfirmasi terlebih dahulu. Nilai ini kemudian diterjemahkan oleh para fuqahā’ 
(ahli fiqh) ke dalam konsep kesaksian yang valid di mana kesaksian hanya sah 
apabila berdasarkan pada pengamatan langsung (syahādah musyāhadah) terhadap 
peristiwa yang disaksikan dengan pancaindra. Dengan demikian, saksi yang hanya 

 
34 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Logos, 1999. 
35 Syed Naquib al-Attas, Islam and Secularism, Kuala Lumpur: ISTAC, 1993. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

117 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

mendengar dari orang lain atau bersandar pada prasangka tidak dapat diterima 
keterangannya karena tidak memenuhi unsur kepastian. 

Dalam proses pembelajaran kitab Alfiyyah Zubad di Pondok Pesantren 
Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah, nilai tabayyun diajarkan secara aplikatif 
melalui metode musyāhadah dan mudhākarah (diskusi teks dan studi kasus). Guru 
atau ustadz sering memberikan simulasi kasus, misalnya tentang perbedaan antara 
saksi langsung (syahādah musyāhadah) dan saksi berdasarkan pengetahuan 
(syahādah ‘alā al-sam‘). Santri kemudian diminta menilai mana kesaksian yang sah 
dan mana yang tidak, berdasarkan kaidah fiqh. Melalui metode seperti ini, santri 
tidak hanya memahami teks secara teoritis, tetapi juga mampu mengaitkannya 
dengan situasi nyata di masyarakat. Hal ini penting karena dalam realitas sosial 
modern, banyak terjadi kekeliruan hukum akibat seseorang menyampaikan 
informasi tanpa memastikan kebenarannya terlebih dahulu. 

Prinsip tabayyun juga memiliki relevansi moral yang kuat dalam 
membentuk karakter saksi yang bertanggung jawab. Dengan mengajarkan 
tabayyun, pesantren tidak sekadar melatih kemampuan analisis hukum santri, 
tetapi juga menanamkan etos kejujuran dan kehati-hatian dalam berkomunikasi. 
Seorang saksi yang melakukan tabayyun berarti telah menjaga dirinya dari dosa 
besar berupa kesaksian palsu (syahādat al-zūr), sebagaimana dikecam keras oleh 
Rasulullah SAW dalam hadis riwayat al-Bukhari dan Muslim. Dalam hadis tersebut, 
kesaksian palsu disebut sebagai dosa besar yang disandingkan dengan syirik, 
menunjukkan betapa seriusnya dampak kebohongan terhadap keadilan sosial. 

Lebih jauh, penerapan prinsip tabayyun di pesantren memiliki fungsi ganda 
sebagai alat pembentukan akhlak hukum (moral legal education) dan sebagai filter 
epistemik dalam memahami teks-teks klasik. Santri dilatih untuk tidak menerima 
setiap pernyataan dalam kitab tanpa proses verifikasi sanad dan konteksnya, 
sebagaimana mereka juga harus berhati-hati dalam menerima berita dunia nyata. 
Sikap ilmiah seperti ini melatih kemampuan kritis sekaligus menjaga nilai spiritual 
dari tradisi ta‘allum (pembelajaran berbasis amanah ilmu). Dengan demikian, 
tabayyun bukan hanya instrumen teknis dalam kesaksian hukum, melainkan juga 
metode berpikir yang menumbuhkan kejujuran ilmiah dan spiritualitas dalam diri 
santri. 

Dari uraian di atas, jelas bahwa prinsip tabayyun memiliki posisi penting 
dalam sistem pendidikan Islam tradisional dan tidak dapat dilepaskan dari konsep 
validitas saksi menurut Alfiyyah Zubad. Ia menegaskan bahwa kebenaran hukum 
bukan hanya diukur dari prosedur formal, tetapi juga dari proses moral dan 
intelektual dalam memastikan fakta. Oleh sebab itu, santri yang memahami 
tabayyun dengan baik diharapkan mampu menjadi generasi yang berhati-hati 
dalam berbicara, bertanggung jawab dalam bersaksi, dan berkomitmen terhadap 
nilai kebenaran, baik dalam konteks hukum maupun kehidupan sosial.. 
 
3.9. Syarat Pribadi Saksi dalam Alfiyyah Zubad 
a. Muslim dan berakal 

Dalam fiqh Syafi’i, saksi harus beragama Islam dalam perkara yang berkaitan 
dengan hak-hak Muslim. Ibn Ruslan secara eksplisit menyebut bahwa orang non-



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

118 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

Muslim tidak dapat menjadi saksi untuk perkara yang berkaitan dengan hak-hak 
Muslim kecuali dalam situasi darurat yang sangat terbatas.36 

Berakal juga mutlak diperlukan karena penyampaian kesaksian menuntut 
tanggung jawab moral dan kesadaran penuh. Orang gila atau seseorang yang tidak 
memiliki kapasitas mental dianggap tidak dapat memahami konsekuensi 
pembicaraannya. 
b. Baligh 

Anak kecil tidak diterima sebagai saksi karena belum mencapai kematangan 
akal dan moral. Meski begitu, terdapat pengecualian dalam beberapa kasus seperti 
laporan anak-anak terkait peristiwa sederhana di lingkungan mereka, namun tidak 
sampai pada tingkat kesaksian yang mengikat dalam hukum. 
c. ‘Adalah (Integritas moral) 

Konsep ‘adalah adalah aspek paling penting dalam validitas saksi. Seseorang 
dianggap memiliki ‘adalah jika tidak melakukan dosa besar, tidak terus-menerus 
melakukan dosa kecil, dan menjaga kehormatan dalam interaksi sosial.37 

Dalam Alfiyyah Zubad, integritas ini adalah syarat utama. Saksi yang fasik, 
pembohong, atau memiliki kebiasaan buruk seperti judi, minum-minuman keras, 
atau tindakan lain yang dianggap merendahkan harga diri, otomatis ditolak 
kesaksiannya. Bahkan seseorang yang dikenal suka berbohong dalam hal sepele 
pun dianggap tidak layak menjadi saksi dalam perkara besar. 
 
3.10. Syarat Substantif dalam Kesaksian 

Dalam pandangan Ibn Ruslan sebagaimana tertuang dalam Alfiyyah Zubad, 
validitas kesaksian tidak hanya ditentukan oleh syarat pribadi seperti keadilan 
(‘adālah) dan kehormatan diri (muru’ah), tetapi juga oleh syarat substantif yang 
berkaitan langsung dengan isi dan proses penyampaian kesaksian itu sendiri. 
Syarat-syarat substantif ini mencerminkan kedalaman pandangan fiqh Islam dalam 
menjaga keadilan dan objektivitas dalam setiap perkara hukum. Tiga unsur utama 
yang dijelaskan Ibn Ruslan adalah: kesaksian harus berdasarkan pengamatan 
langsung, bersifat jelas dan tidak kontradiktif, serta bebas dari kepentingan pribadi. 
Ketiga syarat ini berfungsi sebagai pagar moral dan hukum agar kesaksian tidak 
menjadi sarana kebohongan atau manipulasi. 

Pertama, kesaksian dalam Islam harus didasarkan pada pengamatan 
langsung terhadap peristiwa yang disaksikan. Prinsip ini dikenal dalam fiqh sebagai 
lā syahādah illā bimā ru’iya, yang berarti tidak ada kesaksian kecuali atas sesuatu 
yang benar-benar dilihat atau didengar secara langsung oleh saksi. Prinsip ini 
menegaskan bahwa seseorang tidak boleh memberikan kesaksian berdasarkan 
asumsi, dugaan, atau kabar dari orang lain, karena hal tersebut dapat menimbulkan 
distorsi fakta. Dalam pandangan hukum Islam, kesaksian bukanlah sekadar 
pendapat atau kesimpulan pribadi, melainkan pernyataan objektif yang memiliki 
konsekuensi hukum. Oleh karena itu, seseorang yang menyampaikan kesaksian 

 
36 Ibn Ruslan, Alfiyyah Zubad, Kairo: Dar al-Hadith, t.t., 

https://waqfeya.net/book.php?bid=12900 
37 Ibn Hajar Al-Haitami, Tuhfah al-Muhtaj, Beirut: Dar Al-Fikr, 1997. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

119 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

tanpa dasar pengamatan langsung dianggap telah keluar dari batas kebenaran dan 
dapat dikenakan hukuman atas kesaksiannya yang palsu. Prinsip ini diperkuat oleh 
kaidah fiqh al-yaqīn lā yazūlu bi al-syakk yang berarti “keyakinan tidak hilang 
karena keraguan.” Kaidah ini menegaskan bahwa segala keputusan hukum harus 
didasarkan pada keyakinan yang kuat, bukan prasangka atau kabar burung. Dalam 
konteks ini, fiqh Islam menempatkan nilai epistemologis yang tinggi terhadap 
bukti empiris, karena keadilan hanya bisa ditegakkan jika kesaksian bersumber dari 
pengetahuan yang pasti, bukan dari dugaan yang rapuh. 

Kedua, kesaksian harus jelas, terstruktur, dan tidak kontradiktif. Dalam 
praktiknya, sering kali saksi memberikan keterangan yang tumpang tindih, 
ambigu, atau bahkan saling bertentangan antara satu bagian dengan bagian 
lainnya. Dalam hukum Islam, kesaksian semacam ini dianggap lemah dan tidak 
dapat dijadikan dasar keputusan hukum. Konsistensi dalam penyampaian 
kesaksian menjadi indikator utama dari kredibilitas seorang saksi. Jika saksi 
mengubah keterangannya, menambah atau mengurangi informasi penting, atau 
menunjukkan ketidaksesuaian antara pernyataan di awal dan akhir, maka hakim 
berhak menolak kesaksiannya. Ibn Ruslan memandang bahwa kejelasan dan 
konsistensi bukan hanya aspek teknis dalam penyampaian kesaksian, tetapi juga 
cerminan dari kejujuran batin seorang saksi. Orang yang benar-benar melihat atau 
mendengar peristiwa tertentu akan mampu menjelaskan secara runtut dan tanpa 
keraguan, sedangkan orang yang berbohong akan mudah tergelincir dalam 
kontradiksi. Oleh karena itu, para ulama fiqh menekankan pentingnya tabligh al-
bayān (penyampaian yang jelas) dalam setiap proses kesaksian. Kejelasan bukan 
sekadar soal bahasa, tetapi juga menyangkut kesesuaian antara niat, pengetahuan, 
dan ucapan. 

Ketiga, saksi harus bebas dari kepentingan pribadi atau konflik kepentingan 
(ta‘ārudh al-maṣ laḥ ah). Artinya, seseorang yang memberikan kesaksian tidak boleh 
memiliki hubungan langsung atau tidak langsung dengan perkara yang sedang 
disidangkan. Jika seorang saksi memiliki kepentingan dalam hasil perkara, maka 
kesaksiannya dianggap tidak murni dan dapat mempengaruhi objektivitas. 
Misalnya, saksi yang memiliki hubungan bisnis dengan terdakwa, saksi yang 
berpotensi mendapatkan keuntungan finansial dari hasil keputusan, atau saksi 
yang merupakan anggota keluarga dekat yang mudah terpengaruh emosi. Semua 
bentuk keterkaitan semacam ini berpotensi mencemari kejujuran dan 
independensi saksi. Dalam tradisi hukum Islam, saksi yang memiliki kepentingan 
pribadi dikategorikan sebagai mardūd (ditolak), karena kesaksiannya tidak lagi 
berlandaskan pada kebenaran objektif, melainkan pada dorongan subyektif. Hal ini 
sejalan dengan pandangan Imam al-Nawawi dalam Raudhatut Thalibin yang 
menegaskan bahwa “setiap saksi yang di dalam kesaksiannya terdapat potensi 
keuntungan pribadi, maka kesaksiannya tidak dapat diterima karena telah keluar 
dari nilai keadilan.” 

Lebih jauh, kebebasan dari kepentingan pribadi juga mencakup aspek 
psikologis dan sosial. Saksi tidak boleh berada dalam tekanan, ancaman, atau 
bujukan dari pihak manapun yang dapat memengaruhi keterangannya. Karena itu, 
dalam sistem peradilan Islam, hakim memiliki tanggung jawab untuk memastikan 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

120 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

bahwa kesaksian diberikan dalam kondisi tenang dan bebas paksaan. Dalam 
konteks pendidikan pesantren, nilai ini diajarkan melalui pembiasaan kejujuran 
dan latihan menolak intervensi dari teman sebaya. Santri diajarkan untuk tidak 
berpihak hanya karena kedekatan emosional, tetapi berpihak pada kebenaran 
meskipun itu merugikan diri sendiri atau orang yang disayangi. Hal ini sejalan 
dengan firman Allah dalam QS. An-Nisa: 135 yang berbunyi, “Wahai orang-orang 
yang beriman, jadilah kamu orang yang benar-benar menegakkan keadilan, 
menjadi saksi karena Allah, sekalipun terhadap dirimu sendiri, ibu bapak, dan 
kaum kerabatmu.” Ayat ini menjadi dasar moral dan hukum bahwa kesaksian dalam 
Islam tidak boleh terpengaruh oleh relasi sosial, kekuasaan, atau keuntungan 
duniawi. 

Dengan demikian, syarat substantif kesaksian menurut Ibn Ruslan dalam 
Alfiyyah Zubad menegaskan pentingnya keseimbangan antara kebenaran empiris, 
kejelasan logis, dan kebersihan moral. Kesaksian bukan sekadar proses 
menyampaikan apa yang dilihat, tetapi juga manifestasi integritas batin seorang 
mukmin. Ketiga unsur tersebut membentuk kerangka etis dan epistemologis yang 
memastikan bahwa kesaksian berfungsi sebagai alat untuk menegakkan keadilan, 
bukan mempermainkannya. Dalam konteks pembelajaran pesantren, ajaran ini 
menjadi sangat relevan karena membentuk karakter santri agar memiliki 
keberanian moral dalam berkata benar, ketelitian dalam berpikir, dan keikhlasan 
dalam bersikap. Ajaran Ibn Ruslan dengan demikian bukan hanya membahas 
hukum kesaksian secara normatif, tetapi juga menanamkan prinsip universal 
bahwa kebenaran sejati hanya dapat ditegakkan oleh hati yang bersih dan akal yang 
jernih.38 
Hal ini sejalan dengan kaidah fiqh: 
“Al-yaqīn lā yazūlu bi al-syakk” keyakinan tidak hilang dengan keraguan. 

Dalam hukum Islam, perkara perzinaan menempati posisi yang sangat 
serius karena termasuk dalam kategori hudūd yaitu jenis pelanggaran yang 
hukumannya sudah ditetapkan secara pasti oleh syariat. Oleh karena itu, Islam 
menerapkan standar pembuktian yang sangat ketat dalam perkara ini. Diperlukan 
empat orang saksi laki-laki yang adil untuk membuktikan perzinaan. Saksi tersebut 
harus benar-benar menyaksikan langsung terjadinya perbuatan zina secara jelas 
tanpa ada keraguan sedikit pun. Ketentuan ini tidak hanya menunjukkan 
pentingnya kehati-hatian dalam penerapan hukuman, tetapi juga menjadi bentuk 
perlindungan terhadap kehormatan manusia dari tuduhan palsu. Prinsip kehati-
hatian ini berfungsi agar tidak ada seseorang yang dijatuhi hukuman hanya 
berdasarkan gosip, dugaan, atau asumsi yang tidak dapat dibuktikan secara syar‘i. 
Para ulama menegaskan, jika jumlah saksi tidak mencukupi empat orang, atau 
kesaksiannya tidak konsisten, maka justru pihak penuduh dapat dijatuhi hukuman 
qadzaf (hukuman bagi penuduh zina). Dengan demikian, aturan ini menunjukkan 
bagaimana Islam menyeimbangkan antara perlindungan moral masyarakat dan 
perlindungan terhadap kehormatan individu. 

 
38 Ibn Qudamah, Al-Mughni, Riyadh: Dar ‘Alam al-Kutub, 1997, 

https://archive.org/details/almughni 

https://archive.org/details/almughni


 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

121 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

Adapun dalam perkara muamalah, seperti transaksi jual beli, pinjam-
meminjam, hutang-piutang, atau akad-akad sosial lainnya, Islam memberikan 
ketentuan yang lebih fleksibel. Dalam kasus seperti ini, kesaksian dapat diterima 
dengan dua orang saksi laki-laki, atau satu laki-laki dan dua perempuan, 
sebagaimana yang dijelaskan dalam firman Allah SWT dalam QS. al-Baqarah ayat 
282: 

اءِ   وَاسْتَشْهِدُوْا  شَهِيْدَيْنِ   مِنْ   رِِّجَالِكُمْ    فاَِنْ   لَّّْ   يَكُوْنَ   رَجُلَيِْ   فَ رَجُل    وَّامْراَتَٓنِ   مَِّنْ   تَ رْضَوْنَ   مِنَ   الشُّهَدَۤ
اءُ  اِذَا مَا دُعُوْا    انَْ  تَضِلَّ  اِحْدٓىهُمَا فَ تُذكَِِّرَ  اِحْدٓ ىهُمَا  الُْخْرٓى   وَلَ  يََْبَ  الشُّهَدَۤ

“Dan persaksikanlah dengan dua orang saksi dari orang-orang lelaki di 
antara kamu. Jika tidak ada dua orang lelaki, maka boleh seorang lelaki dan dua 
orang perempuan dari saksi-saksi yang kamu ridhai, supaya jika yang seorang lupa 
maka yang seorang mengingatkannya.” 

Ayat ini menggambarkan bahwa syariat sangat memperhatikan keakuratan 
informasi dalam transaksi hukum dan ekonomi. Kesaksian dalam perkara 
muamalah berfungsi untuk memastikan keabsahan akad dan mencegah 
munculnya perselisihan di kemudian hari. Ketentuan satu laki-laki dan dua 
perempuan bukan bentuk diskriminasi, melainkan pengaturan berbasis tanggung 
jawab dan kapasitas kesaksian dalam konteks sosial Arab saat itu di mana kaum 
perempuan belum banyak terlibat dalam urusan publik atau transaksi keuangan. 
Oleh sebab itu, dua perempuan yang bersaksi bersama dimaksudkan untuk saling 
mengingatkan dan memperkuat keakuratan kesaksian.39 

Sementara itu, dalam perkara-perkara yang bersifat khusus bagi perempuan, 
seperti kasus persalinan, keperawanan, dan urusan-urusan domestik lainnya, 
hukum Islam justru memberikan ruang yang lebih luas bagi kesaksian perempuan. 
Dalam konteks ini, kesaksian perempuan saja dapat diterima secara penuh karena 
mereka lebih mengetahui dan mengalami langsung realitas peristiwa tersebut. 
Misalnya, dalam kasus kelahiran seorang anak, perempuan yang bertugas sebagai 
bidan atau saksi kelahiran memiliki otoritas kesaksian yang sah di hadapan hukum 
Islam. Hal ini menunjukkan bahwa syariat Islam bersifat kontekstual dan rasional; 
ia tidak kaku dalam menentukan siapa yang dapat menjadi saksi, melainkan 
melihat pada maqasid (tujuan hukum) dan realitas empiris di lapangan. Para ulama 
fiqh seperti Ibn Qudamah dan al-Nawawi juga menegaskan bahwa dalam perkara-
perkara yang tidak dapat disaksikan oleh laki-laki karena batasan aurat atau privasi, 
maka kesaksian perempuan menjadi alat bukti yang sah. Ini menunjukkan keadilan 
Islam yang mengakomodasi kondisi sosial dan biologis manusia secara 
proporsional. 

Selanjutnya, pembahasan mengenai larangan kesaksian palsu (syahādat al-
zūr) menjadi aspek moral yang sangat penting dalam fiqh Islam. Dalam kitab 
Alfiyyah Zubad, Ibn Ruslan menegaskan bahwa memberikan kesaksian palsu 
termasuk dosa besar yang dapat menghapus keadilan seseorang (‘adālah). Orang 

 
39 Jaih Mubarok, Hukum Islam dalam Kerangka Teori dan Praktik, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2016. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

122 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

yang dengan sengaja memberikan keterangan tidak sesuai kenyataan disebut fāsiq, 
dan kesaksiannya otomatis ditolak dalam perkara hukum. Kesaksian palsu bukan 
hanya melanggar norma hukum, tetapi juga merusak tatanan sosial dan moral 
masyarakat. Ibn Ruslan menyebut bahwa perbuatan tersebut menghancurkan 
fondasi keadilan, menumbuhkan ketidakpercayaan publik terhadap lembaga 
hukum, dan membuka peluang bagi kezaliman terhadap pihak yang tidak bersalah. 
Rasulullah SAW sendiri dalam banyak hadis memperingatkan keras tentang bahaya 
kesaksian palsu. Dalam sebuah hadis riwayat al-Bukhari dan Muslim, beliau 
bersabda: 

“Maukah kalian aku kabarkan tentang dosa besar yang paling besar? Syirik 
kepada Allah dan durhaka kepada orang tua.” kemudian beliau duduk dan 
menambahkan, “Dan ketahuilah, perkataan dusta dan kesaksian palsu.” Rasulullah 
mengulanginya hingga para sahabat berharap beliau berhenti karena begitu 
beratnya peringatan tersebut. 

Kesaksian palsu dalam perspektif fiqh bukan hanya perbuatan dosa antara 
manusia dengan Allah, tetapi juga merupakan pengkhianatan terhadap amanah 
sosial dan keadilan publik. Oleh sebab itu, orang yang terbukti memberikan 
kesaksian palsu tidak hanya kehilangan hak menjadi saksi, tetapi juga dicatat 
sebagai pelaku kefasikan yang harus bertaubat sebelum kesaksiannya bisa diterima 
kembali. 

Lebih jauh lagi, larangan kesaksian palsu juga memiliki dimensi sosiologis 
dan etis. Dalam masyarakat, kebenaran dan kepercayaan adalah fondasi utama dari 
setiap interaksi hukum. Jika seseorang berani bersumpah palsu atau 
memutarbalikkan fakta di hadapan hakim, maka yang rusak bukan hanya satu 
perkara, melainkan keadilan secara sistemik. Karena itu, para ulama menekankan 
pentingnya tazkiyah al-syuhūd (pemeriksaan integritas saksi) dalam setiap proses 
peradilan. Hakim harus memastikan bahwa para saksi memiliki reputasi baik, tidak 
dikenal sebagai pendusta, dan tidak memiliki kepentingan tersembunyi dalam 
kasus yang sedang berjalan. Prinsip ini menjadi manifestasi dari maqāṣ id al-syarī‘ah 
dalam menjaga keadilan (ḥ ifẓ  al-‘adl) serta mencegah kerusakan sosial (mafsadah). 
Dengan demikian, larangan kesaksian palsu bukan hanya bentuk ibadah moral, 
tetapi juga mekanisme perlindungan sosial dalam sistem hukum Islam.40 
 
3.11. Perbandingan Validitas Saksi dengan Mazhab Lain 

Dalam pandangan fiqh, konsistensi kesaksian merupakan aspek mendasar 
yang menentukan dapat diterimanya suatu keterangan di hadapan hukum. Seorang 
saksi harus mampu memberikan pernyataan yang jelas, logis, dan tidak saling 
bertentangan antara satu bagian dengan bagian lainnya. Kesaksian yang berubah-
ubah, tidak sinkron, atau mengandung kontradiksi dianggap lemah dan tidak 
memiliki kekuatan hukum (mardūdah). Ibn Ruslan menekankan pentingnya hal 
ini dalam Alfiyyah Zubad, karena menurutnya, kebenaran bukan hanya terletak 
pada niat saksi, tetapi juga pada keteguhan ucapan dan keutuhan narasi yang 
disampaikan. Dalam konteks hukum, konsistensi merupakan cerminan dari 

 
40 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqh Islam wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1985. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

123 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

kejujuran batin seseorang. Saksi yang jujur akan tetap pada pernyataan awalnya 
meskipun mendapat tekanan, sedangkan saksi palsu mudah goyah ketika diminta 
menjelaskan secara rinci. 

Prinsip konsistensi ini sejalan dengan kaidah fiqh “al-yaqīn lā yazūlu bi al-
syakk” keyakinan tidak dapat dihapus oleh keraguan. Artinya, hukum Islam 
menempatkan keterangan yang kuat, pasti, dan tidak diragukan sebagai dasar 
utama dalam menetapkan keputusan. Jika keterangan seorang saksi menimbulkan 
keraguan karena tidak stabil atau berubah-ubah, maka kesaksiannya dianggap 
tidak cukup untuk membangun keyakinan hakim (qath‘ al-yaqīn). Oleh sebab itu, 
dalam praktik peradilan Islam klasik, para hakim (qādhī) sering melakukan 
pemeriksaan berulang terhadap saksi untuk memastikan apakah kesaksiannya 
konsisten dari awal hingga akhir. Prosedur ini bukan bentuk ketidakpercayaan 
terhadap saksi, melainkan metode verifikasi agar keputusan yang diambil benar-
benar didasarkan pada bukti yang kuat dan sah secara syar‘i. 

Selain itu, konsistensi juga mencerminkan integritas moral seorang saksi. 
Dalam perspektif Ibn Ruslan, saksi yang benar-benar adil (‘adl) bukan hanya yang 
tidak berdusta, tetapi juga yang memiliki ketegasan dalam mengungkapkan 
kebenaran tanpa goyah oleh ancaman, tekanan, atau bujukan duniawi. Kesaksian 
yang konsisten menunjukkan bahwa seseorang memiliki komitmen spiritual 
terhadap amanah kebenaran, sebagaimana difirmankan Allah SWT dalam QS. al-
Mā’idah ayat 8: 

   وَلَ   يََْرمَِنَّكُمْ   شَنَآنُ   ق َ وْم    عَلآى  اَلَّ   تَ عْدِلُوْا  
يَ ُّهَا  الَّذِيْنَ   آمَنُ وْا  كُوْنُ وْا  قَ وَّامِيَْ   لِِِِّٓ   شُهَدَاۤءَ   بِِلْقِسْطِ   يٰآ

 اِعْدِلُوْا   هُوَ  اقَْ رَبُ  للِت َّقْوٓى   وَات َّقُوا الَِِّٓ   اِنَّ  الَِِّٓ  خَبِيْ    بِاَ  تَ عْمَلُوْنَ 
“Hai orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak keadilan, menjadi saksi 
karena Allah, walaupun terhadap dirimu sendiri atau ibu bapak dan kaum 
kerabatmu.” 

Ayat ini menegaskan bahwa saksi harus berdiri di atas kebenaran tanpa 
terpengaruh oleh siapa pun, bahkan jika kesaksiannya merugikan dirinya sendiri. 
Konsistensi ucapan dalam kesaksian mencerminkan keberanian moral dan 
ketundukan kepada Allah, bukan kepada tekanan sosial atau kekuasaan. 

Dalam konteks sosial, pentingnya konsistensi kesaksian juga berfungsi 
menjaga kepercayaan publik terhadap lembaga peradilan dan moralitas hukum 
Islam. Apabila saksi sering ditemukan berubah-ubah dalam pernyataannya, maka 
masyarakat akan kehilangan kepercayaan terhadap sistem hukum dan menganggap 
proses peradilan tidak adil. Ibn Ruslan memahami bahwa nilai keadilan tidak hanya 
ditentukan oleh isi kesaksian, tetapi juga oleh stabilitas moral orang yang bersaksi. 
Karena itu, dalam tradisi hukum Islam, saksi yang diketahui pernah memberikan 
keterangan yang bertentangan, atau yang mudah dipengaruhi kepentingan pribadi, 
dapat dinyatakan gugur haknya untuk menjadi saksi pada perkara berikutnya 
hingga ia bertaubat dan memperbaiki reputasinya.41 

 
41 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2006. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

124 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

Dengan demikian, kemampuan saksi untuk memberikan keterangan yang 
konsisten tidak sekadar aspek teknis, melainkan manifestasi dari akhlak yang lurus 
dan tanggung jawab spiritual di hadapan Allah SWT. Kesaksian yang konsisten 
menandakan adanya ittisāq bayna al-qawl wa al-dhāmir keselarasan antara ucapan 
dan hati nurani. Hal ini sejalan dengan tujuan syariat (maqāṣ id al-syarī‘ah) untuk 
menjaga keadilan dan kebenaran di tengah masyarakat. Dalam pandangan Ibn 
Ruslan, saksi bukan hanya alat bukti, tetapi juga penjaga nilai moral hukum Islam. 
Maka, setiap kata yang keluar dari lisannya menjadi bagian dari 
pertanggungjawaban akhirat. Ia bukan hanya menyampaikan fakta, melainkan juga 
menegakkan amanah ilahi dalam bentuk paling konkret yaitu berkata benar dan 
tetap konsisten di jalan kebenaran. 

 

4. KESIMPULAN 
Berdasarkan hasil kajian dan analisis terhadap kitab Alfiyyah Zubad karya 

Ibn Ruslan serta praktik pembelajaran di Pondok Pesantren Raudlatul Muhibbin 
Al-Mustainiyyah Surakarta, dapat disimpulkan bahwa konsep validitas saksi dalam 
fiqh tidak hanya bersifat yuridis, tetapi juga moral dan spiritual. Kitab ini 
menempatkan saksi sebagai penjaga keadilan yang harus memiliki integritas lahir 
dan batin. Syarat kesaksian mencakup aspek pribadi seperti keadilan (‘adālah), 
kejujuran, dan kemampuan memberikan keterangan secara konsisten, serta aspek 
substantif seperti keharusan menyaksikan langsung dan bebas dari kepentingan 
pribadi. 

Prinsip kehati-hatian dalam menerima kesaksian menjadi nilai utama dalam 
hukum Islam, sebagaimana terlihat dari ketentuan empat saksi dalam perkara zina 
dan dua saksi atau kombinasi satu laki-laki dua perempuan dalam perkara 
muamalah. Hal ini menunjukkan bahwa Islam sangat menjaga keseimbangan 
antara keadilan dan kehormatan manusia. Larangan terhadap kesaksian palsu 
(syahādat al-zūr) juga mempertegas bahwa keadilan tidak dapat ditegakkan di atas 
kebohongan. Rasulullah SAW bahkan menyandingkan dosa kesaksian palsu 
dengan syirik, yang menunjukkan betapa berat konsekuensi moral dan sosialnya. 

Dalam konteks pembelajaran pesantren, nilai-nilai fiqh tentang kesaksian 
tidak hanya diajarkan sebagai hukum, tetapi juga ditanamkan sebagai etika sosial. 
Prinsip tabayyun atau verifikasi kebenaran menjadi bagian penting dari pendidikan 
karakter santri. Melalui metode sorogan, bandongan, dan diskusi kitab, santri tidak 
sekadar memahami teks, tetapi juga mempraktikkan sikap kehati-hatian, 
kejujuran, dan tanggung jawab dalam menyampaikan kebenaran. Dengan 
demikian, pesantren berperan penting dalam menanamkan nilai integritas saksi 
sebagai bagian dari pembentukan moral umat. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa meskipun dilakukan dengan 
keterbatasan teknis seperti komunikasi daring melalui WhatsApp pendekatan 
kualitatif tetap mampu menggali makna substantif dari interaksi antara teks klasik 
dan praktik pendidikan. Hal ini menegaskan bahwa nilai-nilai fiqh klasik tetap 
relevan di era digital, selama pendekatan metodologinya adaptif dan menjaga 
keabsahan data. 



 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

125 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

Secara keseluruhan, kitab Alfiyyah Zubad bukan sekadar karya fiqh, 
melainkan juga pedoman etika dalam menjaga kejujuran dan keadilan sosial. 
Relevansi ajarannya masih terasa hingga kini, terutama di tengah krisis moral dan 
penyalahgunaan informasi. Dengan menjadikan prinsip kesaksian sebagai dasar 
pendidikan dan perilaku sosial, pesantren seperti Raudlatul Muhibbin Al-
Mustainiyyah turut menjaga kesinambungan tradisi keilmuan Islam sekaligus 
memperkuat fondasi moral masyarakat modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
A. Rahman I. Doi. Shari’ah: The Islamic Law. London: Ta-Ha Publishers, 1984. 

Akses: https://archive.org/details/shariah-islamic-law 
Abdurrahman Mas’ud. Intelektual Pesantren. Yogyakarta: LKiS, 2004. 
Al-Ghazali. Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2005. 
Al-Nawawī. Al-Majmū’ Syarḥ al-Muhażżab. Beirut: Dār al-Fikr, 2000. 
Al-Nawawī. Raudhatut Thalibin. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1992. 
Al-Syirazi, Abu Ishaq. Al-Muhadzdzab. Beirut: Dar al-Fikr, 1995. 
Al-Syirazi, Abu Ishaq. Al-Muhadzdzab. Beirut: Dar al-Fikr, 2002. 
Al-Syirbīnī. Mughni al-Muhtaj. Beirut: Dār al-Fikr, 1994. 
Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: Logos, 1999. 
Direktorat Jenderal Badan Peradilan Agama. “Pembuktian dalam Perkara Perdata 

Agama.” Mahkamah Agung RI. 
Akses: https://badilag.mahkamahagung.go.id/ 

Hasbi ash-Shiddieqy. Pengantar Fiqh Muamalah. Jakarta: Bulan Bintang, 1997. 
Hasyim Asy’ari. Adab al-‘Alim wa al-Muta’allim. Jombang: Maktabah Tebuireng, 

2016. 
Ibn al-Rifā‘ī. Alfiyyah az-Zubad. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003. 
Ibn Hajar Al-Haitami. Tuhfah al-Muhtaj. Beirut: Dar Al-Fikr, 1997. 
Ibn Qudamah. Al-Mughni. Riyadh: Dar ‘Alam al-Kutub, 1997. 

Akses: https://archive.org/details/almughni 
Ibn Ruslan. Alfiyyah Zubad. Kairo: Dar al-Hadith, t.t. 

Akses: https://waqfeya.net/book.php?bid=12900 
Jaih Mubarok. Hukum Islam dalam Kerangka Teori dan Praktik. Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2016. 
Jaih Mubarok. Metodologi Hukum Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2014. 
Lexy J. Moleong. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2019. 
M. Quraish Shihab. Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati, 2006. 
M. Yahya Harun. Hukum Pembuktian dalam Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2013. 
M. Yahya Harun. Hukum Pembuktian Islam dan Positif. Jakarta: Kencana, 2015. 
Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS, 1994. 
Muhammad Abu Zahrah. Ushul al-Fiqh. Kairo: Dar al-Fikr, 1958. 
Mustafa al-Bugha. Fiqh al-Manhaji ‘ala Madzhab al-Syafi’i. Beirut: Dar al-Qalam, 

1997. 
Akses: https://ketabpedia.com/ 

https://archive.org/details/shariah-islamic-law
https://badilag.mahkamahagung.go.id/
https://archive.org/details/almughni
https://waqfeya.net/book.php?bid=12900
https://ketabpedia.com/


 

Vol. 3, No. 1 (2026): 104-126 
https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index 

 

126 | Deny Fikriansah, Salman Lokollo, Muhammad Rizky Zidan 
Validalitas Saksi dalam Kajian Kitab Alf iyah Zubad pada Mata Pelajaran Kitab di Pondok Pesantren Raudlatul 

Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta 

Mustafa al-Khin. Al-Fiqh al-Manhajī ‘ala Madzhab al-Syafi’i. Damaskus: Dar al-
Qalam, 2005. 

Syamsul Anwar. “Integritas Moral dalam Hukum Saksi.” Jurnal Hukum Islam, Vol. 5, 
No. 2 (2017), hlm. 45. 

Syed Naquib al-Attas. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC, 1993. 
Wahbah az-Zuḥ aylī. Fiqh al-Islām wa Adillatuhu. Damaskus: Dār al-Fikr, 1985. 
Wahbah az-Zuḥ aylī. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986. 
Zamakhsyari Dhofier. Tradisi Pesantren. Jakarta: LP3ES, 1982. 

Akses: https://archive.org/details/tradisi-pesantren 
Zamakhsyari Dhofier. Tradisi Pesantren. Jakarta: LP3ES, 2011. 

https://archive.org/details/tradisi-pesantren

